La République de Platon

Dans ce classique, Platon est habité par une quéte grandiose :
établir la constitution théorique d’une société qui est a la fois
juste en elle-méme et qui favorise la « culture » d’ames justes.
L’un des ¢éléments clés de cette société idéale est I’harmonie
sociale, qui sera soigneusement polie pour que cette harmonie
finisse par s’insérer dans I’ame de ses citoyens, bonheur et paix
en seront les effets. Et néanmoins, cette société sera remplie de
braves soldats préts a mourir pour la protéger. Pourtant, jamais
elle ne pourra créer la guerre. En somme, la constitution de cette
République serait I'unique manicre d’atteindre un idéal de
justice et la seule qui puisse prétendre a la paix.

L’atelier pour [’Intercollégial de philosophie

Pour parvenir a ses fins, Platon a di répondre a une série de
problémes. Je vous propose qu’on en examine certains, ceux qui
me semblent les plus liés a nous, citoyens démocratiques du
monde, ainsi qu’a notre theme : la guerre et la paix. Bien sir,
Platon a répondu a ces problémes a sa manicre, mais rien ne nous
empéche de leur répondre différemment. Une chose est sire,
quiconque désire la paix doit étre en mesure de leur fournir une
réponse sincere, mais surtout efficace.

Pour chacun des passages, que nous lirons ensemble, une série
de questions vous sera offerte afin de réfléchir a ces problémes
auxquels tout esprit philosophique doit se confronter.

Le probléme du réalisme

Livre I, pages 99 - 101
« Dis-moi, Socrate, as-tu une nourrice?

- Quoi? m'exclamai-je, ne vaudrait-il pas mieux répondre que de
poser des questions pareilles ?

- C'est que, dit-il, elle te laisse la morve au nez et néglige de te
moucher, alors que tu en as besoin, elle qui ne t'a méme pas
appris a distinguer un berger de ses moutons!

- Pourquoi ¢a, en particulier ? dis-je.

- Parce que tu penses que les bergers et les bouviers considérent
ce qui est le bien de leurs moutons ou de leurs beeufs et qu'ils les
engraissent et les soignent dans une tout autre perspective que le
bien de leurs maitres et le leur propre. De la méme manicre, tu
penses que ceux qui dirigent dans les cités, j'entends ceux qui
gouvernent réellement, se représentent d'une certaine fagon ceux
qu'ils dirigent dans un état d'esprit différent de ce qu'on congoit
a I'endroit des moutons, et que nuit et jour ils considerent autre
chose que les moyens de les exploiter dans leur intérét. Et tu as
fait tellement de progres dans la connaissance du juste et de la
justice, de l'injuste et de I'injustice, que tu ignores que la justice
et le juste constituent en réalité le bien d'un autre, c'est l'intérét
du plus fort et de celui qui dirige, et que ce qui revient en propre
a celui qui obéit et qui sert, c'est le dommage; que l'injustice est
le contraire, qu'elle commande a ceux qui sont authentiquement



moraux et justes, que les subordonnés contribuent a l'intérét de
celui qui est le plus fort, qu'ils font son bonheur en étant a son
service, mais qu'ils ne font aucunement leur propre bonheur.
Dans ta supréme naiveté, Socrate, il serait requis que tu regardes
les choses comme suit: l'homme juste est, en toutes
circonstances, placé dans une position inférieure a I'homme
injuste. Prenons d'abord le cas des contrats ou ils s'associent
mutuellement : tu ne trouveras jamais, lorsque l'association est
dissoute, que le juste a profité plus de l'association que l'injuste,
mais bien qu'il y a perdu. Prenons ensuite le cas des affaires de
la cité, lorsqu'il faut payer des contributions, le juste, dans une
situation d'égalité de fortune, va devoir contribuer davantage,
I'autre moins. Dans le cas des rétributions, 1'un ne recoit rien,
l'autre récolte beaucoup. Lorsque, par ailleurs, chacun d'eux
exerce quelque fonction publique, ce sera le lot de 'homme
juste, quand bien méme il ne subit pas d'autres dommages, que
de voir sa situation personnelle se détériorer du fait qu'il la
néglige, et de ne tirer aucunement profit de la chose publique,
parce qu'il est juste. Il se trouve par ailleurs en butte a I'hostilité
de ses parents et de ses proches, parce qu'il ne consent pas a leur
rendre service au détriment de la justice. Pour I'homme injuste,
c'est tout le contraire qui lui arrive. Je parle de celui qui, comme
je le disais a l'instant, est capable de retirer des profits
considérables. C'est cet homme-la que tu dois prendre en
considération si tu veux discerner a quel point, dans le cas des
particuliers, l'injustice est plus profitable que la justice. Le plus
facile pour t'en rendre compte, c'est d'aller jusqu'a considérer

l'injustice la plus totale, celle qui rend 'homme qui la commet
tout a fait heureux et qui, au contraire, fait des victimes de
l'injustice et de ceux qui refusent de la commettre des gens tout
a fait malheureux. Il s'agit du pouvoir tyrannique, qui n'y va pas
petit a petit pour s'emparer du bien d'autrui, mais le fait avec
violence d'un seul coup, qu'il s'agisse de biens sacrés et profanes,
de biens privés et publics. Prenons le cas de quelqu'un qui a
commis pareille injustice, dans 1’un ou l'autre de ces domaines,
et qui n'a pu le cacher : on le punira et il encourra les blames les
plus séveres — on traitera en effet de profanateurs, de trafiquants
d'esclaves, de perceurs de murailles, de brigands, de voleurs tous
ceux qui ont commis de la moindre facon de tels méfaits.
Prenons, au contraire, le cas de quelqu'un qui, outre les biens des
citoyens, s'est emparé¢ de leur personne et les a réduits en
esclavage, au lieu de ces injures ignominieuses, les gens de ce
genre seront appelés heureux et fortunés, non seulement de la
part de leurs concitoyens, mais aussi de la part de tous ceux qui
prennent connaissance de ce que celui-1a a commis l'injustice la
plus compléte. Ce n'est pas en effet par crainte de commettre
des actes injustes, mais au contraire par crainte de la subir, que
ceux qui blament l'injustice s'emploient a le faire. Ainsi donc,
Socrate, l'injustice, quand elle se développe suffisamment, est
plus forte, plus libre, plus souveraine que la justice, et comme je
le disais au point de départ, le juste est en réalité ce qui est
I'intérét du plus fort, et l'injuste constitue pour soi-méme
avantage et profit. »



Le probléme du luxe

Livre 11, pages 142 a 144

- Considérons en premier lieu de quelle maniére vont vivre les
gens qui se sont organisé€s ainsi. Que vont-ils produire, si ce n'est
du blé, du vin, des vétements et des chaussures? Ils vont aussi
construire des habitations et, durant I'été, la plupart exerceront
leurs occupations sans vétements ni chaussures, mais 1'hiver
venu, ils seront vétus et chaussés comme il faut. Ils se nourriront
de farines qu'ils auront préparées a partir de l'orge, ou encore du
froment de blé, ils les feront griller, ou ils les pétriront, pour en
faire de belles galettes et des pains servis sur du chaume ou sur
des feuilles bien propres. Etendus sur des couches fleuries de
smilax et de myrte, ils se régaleront, eux et leurs enfants, a boire
du vin, la téte couronnée et chantant des hymnes de louange aux
dieux, C'est ainsi qu'ils vivront heureux, rassemblés les uns les
autres, évitant une progéniture qui excéderait leurs ressources,
pour se prémunir contre la misere et la guerre.

Alors Glaucon prit la parole.

« C'est apparemment sans cuisine élaborée que tu fais banqueter
ces gens-la.

- Tu as raison, dis-je, j'avais oubli¢ qu'ils ont aussi des plats
cuisinés; mais, bien siir, ils auront du sel, des olives, du fromage,
et ils feront cuire des oignons et des 1égumes, qui sont le menu
des gens qui vivent a la campagne. Nous leur servirons

¢galement des desserts faits de figues, de pois chiches et de
feves, et ils feront griller des baies de myrte et des glands, tout
en buvant avec modération. Passant ainsi leur vie en paix et en
bonne santé¢, et mourant sans doute a un age avancg, ils
transmettront la méme vie a leurs descendants. »

11 poursuivit :

« Si tu mets sur pied une cité de pourceaux, Socrate, dit-il, tu ne
leur offrirais pas d'autre pature que celle-1a?

- Mais, répondis-je, que faut-il leur offrir, Glaucon ?

- Ce que veut la coutume, dit-il. Je pense qu'il faut leur procurer
des couches pour qu'ils s'étendent, si on veut éviter qu'ils soient
inconfortables, et qu'ils prennent les repas a table, et qu'ils aient
les mémes mets cuisinés et desserts qu'aujourd'hui.

-Trés bien, dis-je, je comprends. Nous n'examinons pas
seulement, semble-t-il, la cité telle qu'elle se développe, mais
une cité qui est parvenue au luxe, et sans doute n'est-il pas
mauvais de le faire. C'est peut-€tre en effet en examinant une cité
de ce genre que nous pourrons saisir comment la justice et
l'injustice prennent racine véritable me semble étre celle que j'ai
décrite, en tant qu'elle constitue un état en santé. Mais si vous
souhaitez que nous étudiions une cité¢ gonflée d'humeurs, rien ne
I’interdit. Cela ne sera apparemment pas du gott de certains, pas
plus que ce régime alimentaire; ils se procureront des couches,
des tables et du mobilier supplémentaire et aussi des mets



cuisinés, des parfums, des essences a briler, des hétaires, des
friandises, et tout cela dans une grande variété de formes. Ce
dont j'ai parlé en premier, on ne le mettra plus au rang des choses
nécessaires, les maisons, les manteaux et les chaussures, mais on
va devoir inventer la peinture et I'ornementation, et se procurer
l'or, 1'ivoire et toutes les matieres de ce genre, n'est-ce pas ?

- Oui, dit-il.

- Il convient dés lors d'agrandir encore la cité. Car cette cité que
nous avons décrite — la cité saine — ne suffit plus; il faut la
remplir d'une multitude de gens, en la faisant croitre du nombre
de ceux qui ne concourent dans les cités a rien de nécessaire,
comme par exemple les chasseurs en tout genre, les imitateurs,
c'est-a-dire le grand nombre de ceux qui s'appliquent aux dessins
et aux couleurs, et aussi la foule de ceux qui s'occupent de
musique, les poetes et ceux qui les entourent, les rhapsodes, les
acteurs, les choreutes, les entrepreneurs, les fabricants
d'accessoires de toutes sortes, et notamment de ce qui concerne
la toilette des femmes. Nous aurons de fait besoin d'un plus
grand nombre de gens de service : ne crois-tu pas qu'il nous
faudra des pédagogues, des nourrices, des gouvernantes, des
femmes de chambre, et aussi des coiffeurs et de fins cuisiniers et
des bouchers? Ajoutons-y des porchers. Rien de cela ne se
trouvait dans notre premiere cité, car rien de cela ne nous
manquait, alors que dans celle-ci, tout cela nous est nécessaire.
Il nous faudra encore des bestiaux de toute espéce pour ceux qui
en mangent, n'est-ce pas ?

- Comment faire autrement?

- Et donc nous aurons davantage besoin de médecins en suivant
ce régime que dans le régime précédent?

- Davantage.

- Et le pays, lui qui suffisait jusqu'alors a nourrir ses habitants, il
deviendra trop petit et il ne suffira plus. Qu'en dis-tu?

- Je suis d'accord.

- Dés lors ne faudra-t-il pas découper a notre usage une partie du
territoire voisin, si nous voulons avoir assez de terre a paturage
et a labour, et eux, de leur coté, ne découperont-ils pas notre
terre, s'ils ne résistent pas non plus a la possession illimitée de
richesses, transgressant eux aussi la limite des biens
nécessaires ?

- De toute nécessité, Socrate, dit-il.

- Nous nous ferons donc la guerre, c'est ce qui s'ensuit,
Glaucon ? Comment pourrait-il en étre autrement ?

- Il en sera bien ainsi, dit-il.

- Mais nous ne pouvons pas vraiment aborder, repris-je, la
question de savoir si la guerre est néfaste ou bénéfique, mais
seulement le point suivant : nous avons découvert l'origine de la
guerre dans ce qui produit pour les cités les maux les plus grands,
qu'ils soient privés ou publics, chaque fois qu'ils y surviennent.



Le probléme de la liberté démocratique

Livre VIII, pages 423 a 425

- L'avénement de la démocratie se produit a mon avis lorsque les
pauvres, forts de leur victoire, exterminent les uns, bannissent
les autres, et partagent également ceux qui restent le pouvoir
politique et les responsabilités de gouverner. Le plus souvent
méme, dans la cité démocratique, ces responsabilités sont tirées
au sort.

- Voila bien en effet, dit-il, comment advient ce systeme
politique de la démocratie, soit qu'il se produise par le recours
aux armes, soit encore qu'il résulte de la peur qui fait fuir les
autres, ceux qui détenaient le pouvoir antérieurement.

- Comment donc, repris-je, ces gens-1a s'administrent-ils? Quelle
est la nature d'une constitution politique de ce genre? Il est clair
que I'homme qui lui est apparent¢ nous apparaitra comme
I'homme démocratique.

- C'est clair, dit-il.

- Eh bien, tout d'abord, ne faut-il pas dire que les citoyens y sont
libres et que la cité laisse place a la liberté et a la libre
expression ? et que dans cette cité régne le pouvoir de faire tout
ce qu'on veut ?

- C'est en tout cas ce qu'on raconte, dit-il.

- Mais partout ou régne un tel pouvoir, il est évident que chacun
peut s'y aménager un genre de vie particulier, selon son bon
plaisir.

- C'est évident.

[...]

- Et que dire de la tolérance et de la compléte ouverture d'esprit
de cette constitution ? N'est-elle pas remplie du mépris de ces
principes que nous avons présentés en leur accordant notre
vénération, a l'occasion de la fondation de notre cité? Ne disions-
nous pas, en effet, qu'a moins d'étre doué dun naturel
exceptionnel, personne ne peut jamais devenir un homme de
bien si les jeux de son enfance n'ont pas été placés dans un
environnement de qualité, et s'il ne s'est pas appliqué a toutes les
activités qui y concourent ? Avec quelle superbe on foule aux
pieds tous ces principes, sans aucunement se préoccuper de la
nature des activités susceptibles de former pour les taches
politiques celui qui s'y destine, alors qu'on est respecté si on
consent seulement a déclarer qu'on s'accorde avec les tendances
de la masse !

- Il s'agit en effet, dit-il, d'une constitution bien noble !

- Voila donc, dis-je, les traits que présenterait la démocratie, avec
d'autres qui leur sont apparentés. Il s'agit apparemment d'une
constitution politique agréable, privée d'un réel gouvernement,



bariolée, et qui distribue une égalité bien particuliere tant aux
égaux qu'a ceux qui sont inégaux.

Le probléme de I’égalité démocratique

Livre VIII, pages 427 a 430

- Et cet homme que nous appelions tout a I'heure un faux
bourdon, ne le considérions-nous pas comme un homme qui
déborde de ces plaisirs et de ces désirs et qui est asservi par ceux
qui ne sont pas nécessaires, alors que 'homme qui est dirigé par
les plaisirs et les désirs nécessaires est 'homme parcimonieux de
l'oligarchie ?

- Sans doute.

- Maintenant, dis-je, reprenons, de facon a exposer comment
I'homme démocratique advient a partir de I'hnomme oligarchique.
Il me semble que dans de nombreux cas, c'est de la maniére
suivante.

- Comment?

- Quand un jeune homme, élevé comme nous l'avons dit tout a
I'heure, sans éducation véritable et dans un esprit de parcimonie,
a golté du miel des faux bourdons et qu'il s'est tenu dans la
compagnie de ces insectes ardents et funestes, prompts a lui
procurer des plaisirs variés, chatoyants et multiformes, c'est
alors que la transformation s'amorce en quelque sorte pour lui :

[il passe intérieurement] d'une constitution oligarchique a une
constitution démocratique.

- De toute nécessité, dit-il.

- Et de la méme maniere que la cité s'est transformée sous I'effet
du secours apporté a l'une de ses parties par une alliance en
provenance de I'extérieur, le semblable s'alliant au semblable,
ainsi le jeune homme se transforme quand l'une des espéces de
désirs qui sont en lui regoit, de 1'extérieur elle aussi, un soutien
provenant d'un élément apparenté et semblable, n'est-ce pas ?

- Si, absolument.

- Et je pense que si quelque alli¢ vient porter secours, pour le
renforcer, au pouvoir oligarchique qui réside en lui, qu'il s'agisse
de son péere ou des autres membres de sa famille qui lui adressent
des reproches ou qui I'admonestent, alors il en résulte un conflit
et un contre-conflit, une bataille intérieure de lui-méme contre
lui-méme.

- Sans doute.

- Il arrive parfois, je pense, que la partie démocratique le céde a
la partie oligarchique, et alors certains désirs se trouvent ou bien
¢liminés, ou alors expulsés par une forme de pudeur qui
subsistait dans 1'ame du jeune homme, et I'ordre a été restauré.

- Cela se produit en effet quelquefois, dit-il.



- Mais il arrive aussi, je pense, qu'a ces désirs expulsés succedent
d'autres désirs qui leur sont apparentés, des désirs nourris sans
qu'on y prenne garde et qui, en raison de l'incurie qui caractérise
¢ducation donnée par cre, se sont multipliés nforcés.
I'éducation donnée le pére, se sont multipliés et renf

- C'est du moins, dit-il, ce qui a tendance a se produire.

- D¢s lors, ils 1'ont attiré dans le milieu de leurs fréquentations,
et de maniere occulte ces désirs se sont unis pour en produire
une multitude d'autres.

- Sans doute.

- Pour finir, ils ont envahi, je pense, I'acropole de I'ame du jeune
homme, ayant compris qu'elle était vide de connaissances,
d'occupations nobles et de discours vrais, toutes choses qui
constituent les sentinelles et les gardes les meilleurs dans les
esprits des hommes aimés des dieux.

- Les meilleurs, et de beaucoup, dit-il.

- C'est alors, je pense, que des raisonnements et des opinions
mensongers et fanfarons montent a l'assaut pour occuper la
méme place chez ce jeune homme.

- Inévitablement, dit-il.

- Dés lors, de retour chez ces Lotophages, est-ce qu'il n'y habite
pas au vu de tous ? Et s'il recoit de ses proches une aide
quelconque pour renforcer la tendance parcimonieuse de son
ame, alors ces discours fanfarons viennent barrer les portes du

rempart royal qui se trouve en lui: ils ne laissent pas pénétrer
l'aide alliée, pas plus qu'ils n'accueillent I'ambassade des paroles
de bon conseil de particuliers plus agés. Ce sont ces discours qui
dominent dans la bataille, et taxant la pudeur de stupidité, ils la
rejettent au-dehors et la bannissent sans vergogne. La
modération, qu'ils invectivent en la taxant de lacheté, ils la
rejettent en la couvrant d'injures et ils expulsent la mesure et la
discipline dans la dépense, en persuadant le jeune homme, en lui
donnant pour cortége une multitude de désirs inutiles, qu'il s'agit
d'attitudes de paysans et indignes d'un homme libre.

- Oui, absolument.

- Quand ils ont fait le vide de ces vertus et purifi¢ I'ame de ce
jeune homme, qui se trouve désormais placée sous leur tutelle et
destinée a l'initiation de grands mysteres, alors ils raménent au
sein d'un grand cortége la démesure, 1'anarchie, la prodigalité et
I'impudence, éblouissantes et couronnées. Ils se répandent en
discours louangeurs et les affublent de noms charmeurs,
appelant la démesure "éducation réussie", et I'anarchie "liberté",
et la prodigalit¢ "magnificence", et lI'impudence "courage".
N'est-ce pas en gros de cette manicre, continuai-je, qu'un jeune
homme se transforme pour passer d'un régime ou il a été élevé
dans les désirs nécessaires a un régime ou il peut donner libre
cours aux plaisirs non nécessaires et inutiles et s'abandonner a
eux ?

- Manifestement, dit-il, c'est de cette maniére.



- Par la suite, cet homme méne, je pense, une existence ou il
dépense autant d'argent, d'effort et de temps pour les plaisirs
nécessaires que pour ceux qui ne le sont pas. Si par ailleurs il a
de la chance, et si sa frénésie bachique ne lui fait pas dépasser
les bornes, mais que, avec la maturité¢ de l'age, le gros de la
turbulence s'étant apaisé, il laisse revenir des groupes d'expulsés
et qu'il ne s'abandonne pas entiérement lui-méme a ceux qui
reviennent, alors il conduit sa vie en établissant une sorte
d'équilibre entre les plaisirs: il confie toujours le commandement
de son ame au plaisir qui surgit soudainement, comme s'il était
soumis au destin, jusqu'a ce qu'il en soit rassasié, puis il
s'abandonne a un autre, et cela sans en mépriser aucun, mais en
les nourrissant de maniere égale.

- C'est vrai.

- Quant au discours vrai, repris-je, il ne lui fait pas bon accueil
et ne le laisse pas entrer dans la salle de garde. Si on se risque a
lui dire que certains plaisirs découlent de désirs nobles et bons,
alors que d'autres naissent de désirs mauvais, et qu'il faut cultiver
et valoriser les premiers, réprimer et dompter les seconds, dans
toutes ces circonstances il hoche la téte en signe de dédain. Pour
lui, selon ce qu'il prétend, ils sont tous pareils et doivent étre
considérés de valeur égale.

- Certes, dit-il, dans la condition qui est la sienne, il ne peut faire
autrement.

- Dés lors, continuai-je, il passe ses journées a satisfaire sur cette
lancée le désir qui fait irruption: aujourd'hui il s'enivre au son
des flites, demain il se contente de boire de l'eau et se laisse
maigrir; un jour il s'entraine au gymnase, le lendemain il est
lascif et indifférent a tout, et parfois on le voit méme donner son
temps a ce qu'il croit étre la philosophie. Souvent il s'engage
dans la vie politique et, se levant sur un coup de téte, il dit et fait
ce que le hasard lui dicte. S'il lui arrive d'envier les gens de
guerre, le voila qui s'y implique; s'agit-il des commergants, il se
précipite dans les affaires. Sa vie ne répond a aucun principe
d'ordonnancement, a aucune nécessité: au contraire, I'existence
qu'il méne lui semble mériter le qualificatif d'agréable, libre,
bienheureuse, et il vit de cette maniére en toute circonstance.

- Tu as remarquablement décrit, dit-il, la vie d'un homme
¢galitaire.

Le probléme de la dissension démocratique

Livre VIII, pages 435 a 437

- Divisons théoriquement en trois parties la cit¢ gouvernée
démocratiquement, comme elle est composée en fait. Le premier
groupe est en quelque sorte cette classe [de paresseux] qui se
développe en son sein, en raison de la permissivité qui régne,
non moins que dans la cité gouvernée oligarchiquement.

- C’est le cas.



- Elle est cependant beaucoup plus agressive dans la démocratie
que dans I’oligarchie.

- Comment?

- C’est que dans le régime oligarchique, du fait qu’on ne la
valorise pas et qu’on la tienne a I’écart des responsabilités du
pouvoir, cette classe demeure inutilisée et sans vigueur. Dans la
démocratie, par contre, c’est elle qui se trouve pour ainsi dire
mise en avant, a I’exception de quelques-uns, et c’est le
contingent le plus agressif qui prend la parole et qui passe a
I’action, alors que 1’autre groupe demeure assis sur les tribunes,
bourdonne, et ne permet a personne d’exprimer des propos
différents. Il en résulte que dans cette constitution politique
toutes les affaires sont administrées par ce groupe de gens, si on
fait exception d’un petit nombre de choses.

- C’est exact, dit-il.

- Il y a ensuite un autre groupe qui se distingue toujours de la
multitude.

- Lequel ?

- Comme tout le monde recherche la richesse, ceux qui sont
naturellement plus ordonnés deviendront la plupart du temps les
plus riches.

- Naturellement.

- C’est de 1a, je pense, que les faux bourdons tirent le plus de
miel et qu’ils le récoltent avec le plus de facilité.

- Comment en effet, dit-il, en récolterait-on aupres de ceux qui
ne possedent pas grand-chose?

- Aussi est-ce cette espece de riches, je pense, qu’on appelle
plante a faux bourdons.

- Sans doute, dit-il.

- Le peuple constitue le troisiéme groupe, tous ceux qui sont
travailleurs de leur métier et ne s’occupent pas des affaires
publiques; ils ne posseédent pas des biens considérables. C’est le
groupe le plus nombreux et le plus puissant dans la démocratie
quand il se rassemble.

- C’est lui, en effet, dit-il, mais il ne consent pas souvent a le
faire, a moins qu’on ne lui donne une part de miel.

- Aussi lui en donne-t-on toujours, répondis-je, et cette part varie
selon la capacité qu’ont ceux qui dominent de dépouiller les
riches de leur fortune pour la redistribuer au peuple, en gardant
bien sir pour eux-mémes la part la plus grande.

- Voila bien comment s’opére le partage, dit-il.

- Ceux qu’on dépouille de leurs biens sont, je pense, obligés de
se défendre : ils s’adressent au peuple et font tout ce qu’ils
peuvent.



- Comment faire autrement?

- Méme s’ils ne sont pas désireux de changer de régime, les
autres les tiennent pour responsables, en les accusant de
conspirer contre le peuple et d’étre du parti des oligarques.

- Bvidemment.

- Dés lors, quand au bout du compte ils voient le peuple, non pas
de maniére délibérée, mais par ignorance et subjugué par ceux
qui les accusent, entreprendre de leur faire du tort, alors, qu’ils
le veuillent ou non, ils deviennent aussitot d’authentiques
oligarques, et cela non pas de leur propre chef, mais parce que
ce mal est encore le fait du faux bourdon qui les pique de son
aiguillon.

- Exactement.

- Alors proliférent les mises en accusation, les proces et les luttes
qui font s’opposer les uns aux autres.

- C’est certain.

- Or le peuple n’a-t-il pas I’habitude de toujours choisir
quelqu’un pour le placer a sa téte, de I’entretenir et de lui donner
toujours plus d’importance ?

- C’est bien son habitude.

- Une chose est dés lors évidente, repris-je, c’est que si le tyran
doit germer quelque part, ¢’est sur le rameau de ce protecteur, et
nulle part ailleurs, qu’il va éclore.

- De toute évidence.

Le probléme de I’avénement du tyran

Livre VIII, pages 438 a 441

- C'est lui dées lors, repris-je, qui introduira la dissension civile
contre ceux qui détiennent la richesse.

- C'est lui.

- Or, si apres avoir été banni, il revient en faisant violence a ses
ennemis, ne rentre-t-il pas comme un tyran accompli ?

- C'est clair.

- Mais si, d'autre part, ses ennemis sont incapables de le chasser
ou alors de le mettre a mort, en montant les citoyens contre lui,
ils comploteront pour le faire mourir secrétement d'une mort
violente.

- C'est en tout cas ce qui a tendance a se produire, dit-il.

- C'est alors la requéte tyrannique bien connue que découvrent,
dans cette situation, tous ceux qui sont parvenus a ce stade: le

10



tyran demande au peuple des gardes du corps, afin que lui, le
défenseur du peuple, soit protégé.

- C'est certain, dit-il.

- Et on lui en accorde, je pense, car ils sont réellement inquiets
pour lui, alors que pour eux-mémes, ils sont remplis de
confiance.

- C'est certain.

[..]

- Au début, durant les premiers jours, repris-je, il n'est que
sourires et amabilités envers tous ceux qu'il rencontre, n'est-ce
pas ? Il clame qu'il n'est pas un tyran, il se répand en promesses,
aussi bien en privé qu'en public, il libére les gens de leurs dettes,
et il redistribue la terre au peuple et a ceux de son entourage, et
a tous 1l se montre agréable et plein de douceur ?

- Nécessairement, dit-il.

- Mais je pense que lorsque, dans ses relations avec ses ennemis
extérieurs, il finit par s'arranger avec les uns et faire périr les
autres, et que le calme s'installe de leur c6té, alors il commence
infailliblement par provoquer des guerres, afin que le peuple
éprouve le besoin d'avoir un chef.

- Oui, c'est probable.

- Et sans doute aussi pour que ceux qui contribuent de leur
richesse aux impoOts militaires s'appauvrissent, ainsi ils seront
contraints de se replier sur leurs occupations journaliéres et
conspireront moins contre lui ?

- Cest clair.

- Et s'il soupconne, je pense, que certains nourrissent des idées
de liberté et ne veulent pas se plier a son commandement, il
trouve dans la guerre le prétexte pour les perdre en les livrant
aux ennemis ? Pour toutes ces raisons, le tyran se voit placé
devant la constante nécessité de provoquer la guerre ?

- Nécessairement.

- Mais ces actions ne feront que le rendre plus odieux aux yeux
des citoyens ?

- Inévitablement.

- Or, au nombre de ceux qui ont contribu¢ a le mettre en place et
qui se trouvent au pouvoir, ne s'en trouve-t-il pas certains qui ont
conservé leur franc parler et critiquent les événements qui se
produisent, du moins ceux qui sont les plus courageux ?

- On peut le supposer.

- S'il veut régner, le tyran sera donc forcé de supprimer tous ces
gens-1a, si bien qu'il ne laissera ni chez ses amis ni chez ses
ennemis, personne qui ait de la valeur.

11



- C'est clair.

- Il faut donc qu'il discerne avec acuité celui qui est courageux,
celui qui a de la grandeur d'ame, celui qui est prudent, celui qui
est riche. La nature de son bonheur est telle qu'il est forcé de leur
livrer combat a tous, qu'il le veuille ou non, de comploter contre
eux jusqu'a ce qu'il en ait purgé la cité.

- Quelle belle maniere de purger ! dit-il.

- Oui, répondis-je, c'est le contraire de la purgation des médecins
pour les corps. Tandis que les médecins retranchent I'élément
pernicieux pour laisser ce qu'il y a de meilleur, lui s'applique a
faire le contraire.

- Il semble qu'il y soit contraint, dit-il, s'il veut régner.

- Le voici prisonnier d'une bienheureuse nécessité, repris-je : s'il
remplit sa fonction de protecteur, il doit cohabiter avec la masse
des gens médiocres et subir leur mépris, sinon, il doit renoncer a
la vie.

- Telle est bien sa situation, dit-il.

- N'est-il pas vrai que plus il se rendra odieux aux citoyens par
ses actions, plus il aura besoin d'une garde nombreuse et fiable?

- Nécessairement.

- Mais qui seront ces gardes fiables ? Et ou les recrutera-t-il?

- Ils viendront d'eux-mémes, répondit-il, ils seront méme
nombreux a voler vers lui, s'il leur verse un salaire.

- Des faux bourdons, m'écriai-je, par le chien! Tu penses a des
faux bourdons étrangers, s'abattant par myriades!

- Tu as raison, dit-il, c'est bien ce que je pense.

12



