
1 
 

La République de Platon 

Dans ce classique, Platon est habité par une quête grandiose : 

établir la constitution théorique d’une société qui est à la fois 

juste en elle-même et qui favorise la « culture » d’âmes justes. 

L’un des éléments clés de cette société idéale est l’harmonie 

sociale, qui sera soigneusement polie pour que cette harmonie 

finisse par s’insérer dans l’âme de ses citoyens, bonheur et paix 

en seront les effets. Et néanmoins, cette société sera remplie de 

braves soldats prêts à mourir pour la protéger. Pourtant, jamais 

elle ne pourra créer la guerre. En somme, la constitution de cette 

République serait l’unique manière d’atteindre un idéal de 

justice et la seule qui puisse prétendre à la paix.  

L’atelier pour l’Intercollégial de philosophie 

Pour parvenir à ses fins, Platon a dû répondre à une série de 

problèmes. Je vous propose qu’on en examine certains, ceux qui 

me semblent les plus liés à nous, citoyens démocratiques du 

monde, ainsi qu’à notre thème : la guerre et la paix. Bien sûr, 

Platon a répondu à ces problèmes à sa manière, mais rien ne nous 

empêche de leur répondre différemment. Une chose est sûre, 

quiconque désire la paix doit être en mesure de leur fournir une 

réponse sincère, mais surtout efficace.  

Pour chacun des passages, que nous lirons ensemble, une série 

de questions vous sera offerte afin de réfléchir à ces problèmes 

auxquels tout esprit philosophique doit se confronter.  

Le problème du réalisme 

Livre I, pages 99 - 101 

« Dis-moi, Socrate, as-tu une nourrice? 

- Quoi? m'exclamai-je, ne vaudrait-il pas mieux répondre que de 

poser des questions pareilles ? 

- C'est que, dit-il, elle te laisse la morve au nez et néglige de te 

moucher, alors que tu en as besoin, elle qui ne t'a même pas 

appris à distinguer un berger de ses moutons! 

- Pourquoi ça, en particulier ? dis-je. 

- Parce que tu penses que les bergers et les bouviers considèrent 

ce qui est le bien de leurs moutons ou de leurs bœufs et qu'ils les 

engraissent et les soignent dans une tout autre perspective que le 

bien de leurs maîtres et le leur propre. De la même manière, tu 

penses que ceux qui dirigent dans les cités, j'entends ceux qui 

gouvernent réellement, se représentent d'une certaine façon ceux 

qu'ils dirigent dans un état d'esprit différent de ce qu'on conçoit 

à l'endroit des moutons, et que nuit et jour ils considèrent autre 

chose que les moyens de les exploiter dans leur intérêt. Et tu as 

fait tellement de progrès dans la connaissance du juste et de la 

justice, de l'injuste et de l'injustice, que tu ignores que la justice 

et le juste constituent en réalité le bien d'un autre, c'est l'intérêt 

du plus fort et de celui qui dirige, et que ce qui revient en propre 

à celui qui obéit et qui sert, c'est le dommage; que l'injustice est 

le contraire, qu'elle commande à ceux qui sont authentiquement 



2 
 

moraux et justes, que les subordonnés contribuent à l'intérêt de 

celui qui est le plus fort, qu'ils font son bonheur en étant à son 

service, mais qu'ils ne font aucunement leur propre bonheur. 

Dans ta suprême naïveté, Socrate, il serait requis que tu regardes 

les choses comme suit : l'homme juste est, en toutes 

circonstances, placé dans une position inférieure à l'homme 

injuste. Prenons d'abord le cas des contrats où ils s'associent 

mutuellement : tu ne trouveras jamais, lorsque l'association est 

dissoute, que le juste a profité plus de l'association que l'injuste, 

mais bien qu'il y a perdu. Prenons ensuite le cas des affaires de 

la cité, lorsqu'il faut payer des contributions, le juste, dans une 

situation d'égalité de fortune, va devoir contribuer davantage, 

l'autre moins. Dans le cas des rétributions, l'un ne reçoit rien, 

l'autre récolte beaucoup. Lorsque, par ailleurs, chacun d'eux 

exerce quelque fonction publique, ce sera le lot de l'homme 

juste, quand bien même il ne subit pas d'autres dommages, que 

de voir sa situation personnelle se détériorer du fait qu'il la 

néglige, et de ne tirer aucunement profit de la chose publique, 

parce qu'il est juste. Il se trouve par ailleurs en butte à l'hostilité 

de ses parents et de ses proches, parce qu'il ne consent pas à leur 

rendre service au détriment de la justice. Pour l'homme injuste, 

c'est tout le contraire qui lui arrive. Je parle de celui qui, comme 

je le disais à l'instant, est capable de retirer des profits 

considérables. C'est cet homme-là que tu dois prendre en 

considération si tu veux discerner à quel point, dans le cas des 

particuliers, l'injustice est plus profitable que la justice. Le plus 

facile pour t'en rendre compte, c'est d'aller jusqu'à considérer 

l'injustice la plus totale, celle qui rend l'homme qui la commet 

tout à fait heureux et qui, au contraire, fait des victimes de 

l'injustice et de ceux qui refusent de la commettre des gens tout 

à fait malheureux. Il s'agit du pouvoir tyrannique, qui n'y va pas 

petit à petit pour s'emparer du bien d'autrui, mais le fait avec 

violence d'un seul coup, qu'il s'agisse de biens sacrés et profanes, 

de biens privés et publics. Prenons le cas de quelqu'un qui a 

commis pareille injustice, dans l’un ou l'autre de ces domaines, 

et qui n'a pu le cacher : on le punira et il encourra les blâmes les 

plus sévères – on traitera en effet de profanateurs, de trafiquants 

d'esclaves, de perceurs de murailles, de brigands, de voleurs tous 

ceux qui ont commis de la moindre façon de tels méfaits. 

Prenons, au contraire, le cas de quelqu'un qui, outre les biens des 

citoyens, s'est emparé de leur personne et les a réduits en 

esclavage, au lieu de ces injures ignominieuses, les gens de ce 

genre seront appelés heureux et fortunés, non seulement de la 

part de leurs concitoyens, mais aussi de la part de tous ceux qui 

prennent connaissance de ce que celui-là a commis l'injustice la 

plus complète.  Ce n'est pas en effet par crainte de commettre 

des actes injustes, mais au contraire par crainte de la subir, que 

ceux qui blâment l'injustice s'emploient à le faire. Ainsi donc, 

Socrate, l'injustice, quand elle se développe suffisamment, est 

plus forte, plus libre, plus souveraine que la justice, et comme je 

le disais au point de départ, le juste est en réalité ce qui est 

l'intérêt du plus fort, et l'injuste constitue pour soi-même 

avantage et profit. » 



3 
 

Le problème du luxe 

Livre II, pages 142 à 144 

- Considérons en premier lieu de quelle manière vont vivre les 

gens qui se sont organisés ainsi. Que vont-ils produire, si ce n'est 

du blé, du vin, des vêtements et des chaussures? Ils vont aussi 

construire des habitations et, durant l'été, la plupart exerceront 

leurs occupations sans vêtements ni chaussures, mais l'hiver 

venu, ils seront vêtus et chaussés comme il faut. Ils se nourriront 

de farines qu'ils auront préparées à partir de l'orge, ou encore du 

froment de blé, ils les feront griller, ou ils les pétriront, pour en 

faire de belles galettes et des pains servis sur du chaume ou sur 

des feuilles bien propres. Étendus sur des couches fleuries de 

smilax et de myrte, ils se régaleront, eux et leurs enfants, à boire 

du vin, la tête couronnée et chantant des hymnes de louange aux 

dieux, C'est ainsi qu'ils vivront heureux, rassemblés les uns les 

autres, évitant une progéniture qui excéderait leurs ressources, 

pour se prémunir contre la misère et la guerre.  

Alors Glaucon prit la parole.  

« C'est apparemment sans cuisine élaborée que tu fais banqueter 

ces gens-là. 

- Tu as raison, dis-je, j'avais oublié qu'ils ont aussi des plats 

cuisinés; mais, bien sûr, ils auront du sel, des olives, du fromage, 

et ils feront cuire des oignons et des légumes, qui sont le menu 

des gens qui vivent à la campagne. Nous leur servirons 

également des desserts faits de figues, de pois chiches et de 

fèves, et ils feront griller des baies de myrte et des glands, tout 

en buvant avec modération. Passant ainsi leur vie en paix et en 

bonne santé, et mourant sans doute à un âge avancé, ils 

transmettront la même vie à leurs descendants. »  

Il poursuivit : 

« Si tu mets sur pied une cité de pourceaux, Socrate, dit-il, tu ne 

leur offrirais pas d'autre pâture que celle-là? 

- Mais, répondis-je, que faut-il leur offrir, Glaucon ? 

- Ce que veut la coutume, dit-il. Je pense qu'il faut leur procurer 

des couches pour qu'ils s'étendent, si on veut éviter qu'ils soient 

inconfortables, et qu'ils prennent les repas à table, et qu'ils aient 

les mêmes mets cuisinés et desserts qu'aujourd'hui. 

-Très bien, dis-je, je comprends. Nous n'examinons pas 

seulement, semble-t-il, la cité telle qu'elle se développe, mais 

une cité qui est parvenue au luxe, et sans doute n'est-il pas 

mauvais de le faire. C'est peut-être en effet en examinant une cité 

de ce genre que nous pourrons saisir comment la justice et 

l'injustice prennent racine véritable me semble être celle que j'ai 

décrite, en tant qu'elle constitue un état en santé. Mais si vous 

souhaitez que nous étudiions une cité gonflée d'humeurs, rien ne 

l’interdit. Cela ne sera apparemment pas du goût de certains, pas 

plus que ce régime alimentaire; ils se procureront des couches, 

des tables et du mobilier supplémentaire et aussi des mets 



4 
 

cuisinés, des parfums, des essences à brûler, des hétaïres, des 

friandises, et tout cela dans une grande variété de formes. Ce 

dont j'ai parlé en premier, on ne le mettra plus au rang des choses 

nécessaires, les maisons, les manteaux et les chaussures, mais on 

va devoir inventer la peinture et l'ornementation, et se procurer 

l'or, l'ivoire et toutes les matières de ce genre, n'est-ce pas ? 

- Oui, dit-il. 

- Il convient dès lors d'agrandir encore la cité. Car cette cité que 

nous avons décrite – la cité saine – ne suffit plus; il faut la 

remplir d'une multitude de gens, en la faisant croître du nombre 

de ceux qui ne concourent dans les cités à rien de nécessaire, 

comme par exemple les chasseurs en tout genre, les imitateurs, 

c'est-à-dire le grand nombre de ceux qui s'appliquent aux dessins 

et aux couleurs, et aussi la foule de ceux qui s'occupent de 

musique, les poètes et ceux qui les entourent, les rhapsodes, les 

acteurs, les choreutes, les entrepreneurs, les fabricants 

d'accessoires de toutes sortes, et notamment de ce qui concerne 

la toilette des femmes. Nous aurons de fait besoin d'un plus 

grand nombre de gens de service : ne crois-tu pas qu'il nous 

faudra des pédagogues, des nourrices, des gouvernantes, des 

femmes de chambre, et aussi des coiffeurs et de fins cuisiniers et 

des bouchers? Ajoutons-y des porchers. Rien de cela ne se 

trouvait dans notre première cité, car rien de cela ne nous 

manquait, alors que dans celle-ci, tout cela nous est nécessaire. 

Il nous faudra encore des bestiaux de toute espèce pour ceux qui 

en mangent, n'est-ce pas ? 

- Comment faire autrement? 

- Et donc nous aurons davantage besoin de médecins en suivant 

ce régime que dans le régime précédent? 

- Davantage. 

- Et le pays, lui qui suffisait jusqu'alors à nourrir ses habitants, il 

deviendra trop petit et il ne suffira plus. Qu'en dis-tu? 

- Je suis d'accord. 

- Dès lors ne faudra-t-il pas découper à notre usage une partie du 

territoire voisin, si nous voulons avoir assez de terre à pâturage 

et à labour, et eux, de leur côté, ne découperont-ils pas notre 

terre, s'ils ne résistent pas non plus à la possession illimitée de 

richesses, transgressant eux aussi la limite des biens 

nécessaires ? 

- De toute nécessité, Socrate, dit-il. 

- Nous nous ferons donc la guerre, c'est ce qui s'ensuit, 

Glaucon ? Comment pourrait-il en être autrement ? 

- Il en sera bien ainsi, dit-il. 

- Mais nous ne pouvons pas vraiment aborder, repris-je, la 

question de savoir si la guerre est néfaste ou bénéfique, mais 

seulement le point suivant : nous avons découvert l'origine de la 

guerre dans ce qui produit pour les cités les maux les plus grands, 

qu'ils soient privés ou publics, chaque fois qu'ils y surviennent. 



5 
 

Le problème de la liberté démocratique 

Livre VIII, pages 423 à 425 

- L'avènement de la démocratie se produit à mon avis lorsque les 

pauvres, forts de leur victoire, exterminent les uns, bannissent 

les autres, et partagent également ceux qui restent le pouvoir 

politique et les responsabilités de gouverner. Le plus souvent 

même, dans la cité démocratique, ces responsabilités sont tirées 

au sort. 

- Voilà bien en effet, dit-il, comment advient ce système 

politique de la démocratie, soit qu'il se produise par le recours 

aux armes, soit encore qu'il résulte de la peur qui fait fuir les 

autres, ceux qui détenaient le pouvoir antérieurement. 

- Comment donc, repris-je, ces gens-là s'administrent-ils? Quelle 

est la nature d'une constitution politique de ce genre? Il est clair 

que l'homme qui lui est apparenté nous apparaîtra comme 

l'homme démocratique. 

- C'est clair, dit-il. 

- Eh bien, tout d'abord, ne faut-il pas dire que les citoyens y sont 

libres et que la cité laisse place à la liberté et à la libre 

expression ? et que dans cette cité règne le pouvoir de faire tout 

ce qu'on veut ? 

- C'est en tout cas ce qu'on raconte, dit-il. 

- Mais partout où règne un tel pouvoir, il est évident que chacun 

peut s'y aménager un genre de vie particulier, selon son bon 

plaisir. 

- C'est évident. 

[…] 

- Et que dire de la tolérance et de la complète ouverture d'esprit 

de cette constitution ? N'est-elle pas remplie du mépris de ces 

principes que nous avons présentés en leur accordant notre 

vénération, à l'occasion de la fondation de notre cité? Ne disions-

nous pas, en effet, qu'à moins d'être doué d'un naturel 

exceptionnel, personne ne peut jamais devenir un homme de 

bien si les jeux de son enfance n'ont pas été placés dans un 

environnement de qualité, et s'il ne s'est pas appliqué à toutes les 

activités qui y concourent ? Avec quelle superbe on foule aux 

pieds tous ces principes, sans aucunement se préoccuper de la 

nature des activités susceptibles de former pour les tâches 

politiques celui qui s'y destine, alors qu'on est respecté si on 

consent seulement à déclarer qu'on s'accorde avec les tendances 

de la masse ! 

- Il s'agit en effet, dit-il, d'une constitution bien noble ! 

- Voilà donc, dis-je, les traits que présenterait la démocratie, avec 

d'autres qui leur sont apparentés. Il s'agit apparemment d'une 

constitution politique agréable, privée d'un réel gouvernement, 



6 
 

bariolée, et qui distribue une égalité bien particulière tant aux 

égaux qu'à ceux qui sont inégaux. 

 

Le problème de l’égalité démocratique 

Livre VIII, pages 427 à 430 

- Et cet homme que nous appelions tout à l'heure un faux 

bourdon, ne le considérions-nous pas comme un homme qui 

déborde de ces plaisirs et de ces désirs et qui est asservi par ceux 

qui ne sont pas nécessaires, alors que l'homme qui est dirigé par 

les plaisirs et les désirs nécessaires est l'homme parcimonieux de 

l'oligarchie ? 

- Sans doute. 

- Maintenant, dis-je, reprenons, de façon à exposer comment 

l'homme démocratique advient à partir de l'homme oligarchique. 

Il me semble que dans de nombreux cas, c'est de la manière 

suivante. 

- Comment? 

- Quand un jeune homme, élevé comme nous l'avons dit tout à 

l'heure, sans éducation véritable et dans un esprit de parcimonie, 

a goûté du miel des faux bourdons et qu'il s'est tenu dans la 

compagnie de ces insectes ardents et funestes, prompts à lui 

procurer des plaisirs variés, chatoyants et multiformes, c'est 

alors que la transformation s'amorce en quelque sorte pour lui : 

[il passe intérieurement] d'une constitution oligarchique à une 

constitution démocratique. 

- De toute nécessité, dit-il. 

- Et de la même manière que la cité s'est transformée sous l'effet 

du secours apporté à l'une de ses parties par une alliance en 

provenance de l'extérieur, le semblable s'alliant au semblable, 

ainsi le jeune homme se transforme quand l'une des espèces de 

désirs qui sont en lui reçoit, de l'extérieur elle aussi, un soutien 

provenant d'un élément apparenté et semblable, n'est-ce pas ? 

- Si, absolument. 

- Et je pense que si quelque allié vient porter secours, pour le 

renforcer, au pouvoir oligarchique qui réside en lui, qu'il s'agisse 

de son père ou des autres membres de sa famille qui lui adressent 

des reproches ou qui l'admonestent, alors il en résulte un conflit 

et un contre-conflit, une bataille intérieure de lui-même contre 

lui-même. 

- Sans doute. 

- Il arrive parfois, je pense, que la partie démocratique le cède à 

la partie oligarchique, et alors certains désirs se trouvent ou bien 

éliminés, ou alors expulsés par une forme de pudeur qui 

subsistait dans l'âme du jeune homme, et l'ordre a été restauré. 

- Cela se produit en effet quelquefois, dit-il. 



7 
 

- Mais il arrive aussi, je pense, qu'à ces désirs expulsés succèdent 

d'autres désirs qui leur sont apparentés, des désirs nourris sans 

qu'on y prenne garde et qui, en raison de l'incurie qui caractérise 

l'éducation donnée par le père, se sont multipliés et renforcés. 

- C'est du moins, dit-il, ce qui a tendance à se produire. 

- Dès lors, ils l'ont attiré dans le milieu de leurs fréquentations, 

et de manière occulte ces désirs se sont unis pour en produire 

une multitude d'autres. 

- Sans doute. 

- Pour finir, ils ont envahi, je pense, l'acropole de l'âme du jeune 

homme, ayant compris qu'elle était vide de connaissances, 

d'occupations nobles et de discours vrais, toutes choses qui 

constituent les sentinelles et les gardes les meilleurs dans les 

esprits des hommes aimés des dieux. 

- Les meilleurs, et de beaucoup, dit-il. 

- C'est alors, je pense, que des raisonnements et des opinions 

mensongers et fanfarons montent à l'assaut pour occuper la 

même place chez ce jeune homme. 

- Inévitablement, dit-il. 

- Dès lors, de retour chez ces Lotophages, est-ce qu'il n'y habite 

pas au vu de tous ? Et s'il reçoit de ses proches une aide 

quelconque pour renforcer la tendance parcimonieuse de son 

âme, alors ces discours fanfarons viennent barrer les portes du 

rempart royal qui se trouve en lui: ils ne laissent pas pénétrer 

l'aide alliée, pas plus qu'ils n'accueillent l'ambassade des paroles 

de bon conseil de particuliers plus âgés. Ce sont ces discours qui 

dominent dans la bataille, et taxant la pudeur de stupidité, ils la 

rejettent au-dehors et la bannissent sans vergogne. La 

modération, qu'ils invectivent en la taxant de lâcheté, ils la 

rejettent en la couvrant d'injures et ils expulsent la mesure et la 

discipline dans la dépense, en persuadant le jeune homme, en lui 

donnant pour cortège une multitude de désirs inutiles, qu'il s'agit 

d'attitudes de paysans et indignes d'un homme libre. 

- Oui, absolument. 

- Quand ils ont fait le vide de ces vertus et purifié l'âme de ce 

jeune homme, qui se trouve désormais placée sous leur tutelle et 

destinée à l'initiation de grands mystères, alors ils ramènent au 

sein d'un grand cortège la démesure, l'anarchie, la prodigalité et 

l'impudence, éblouissantes et couronnées. Ils se répandent en 

discours louangeurs et les affublent de noms charmeurs, 

appelant la démesure "éducation réussie", et l'anarchie "liberté", 

et la prodigalité "magnificence", et l'impudence "courage". 

N'est-ce pas en gros de cette manière, continuai-je, qu'un jeune 

homme se transforme pour passer d'un régime où il a été élevé 

dans les désirs nécessaires à un régime où il peut donner libre 

cours aux plaisirs non nécessaires et inutiles et s'abandonner à 

eux ? 

- Manifestement, dit-il, c'est de cette manière.  



8 
 

- Par la suite, cet homme mène, je pense, une existence où il 

dépense autant d'argent, d'effort et de temps pour les plaisirs 

nécessaires que pour ceux qui ne le sont pas. Si par ailleurs il a 

de la chance, et si sa frénésie bachique ne lui fait pas dépasser 

les bornes, mais que, avec la maturité de l'âge, le gros de la 

turbulence s'étant apaisé, il laisse revenir des groupes d'expulsés 

et qu'il ne s'abandonne pas entièrement lui-même à ceux qui 

reviennent, alors il conduit sa vie en établissant une sorte 

d'équilibre entre les plaisirs: il confie toujours le commandement 

de son âme au plaisir qui surgit soudainement, comme s'il était 

soumis au destin, jusqu'à ce qu'il en soit rassasié, puis il 

s'abandonne à un autre, et cela sans en mépriser aucun, mais en 

les nourrissant de manière égale. 

- C'est vrai. 

- Quant au discours vrai, repris-je, il ne lui fait pas bon accueil 

et ne le laisse pas entrer dans la salle de garde. Si on se risque à 

lui dire que certains plaisirs découlent de désirs nobles et bons, 

alors que d'autres naissent de désirs mauvais, et qu'il faut cultiver 

et valoriser les premiers, réprimer et dompter les seconds, dans 

toutes ces circonstances il hoche la tête en signe de dédain. Pour 

lui, selon ce qu'il prétend, ils sont tous pareils et doivent être 

considérés de valeur égale. 

- Certes, dit-il, dans la condition qui est la sienne, il ne peut faire 

autrement. 

- Dès lors, continuai-je, il passe ses journées à satisfaire sur cette 

lancée le désir qui fait irruption: aujourd'hui il s'enivre au son 

des flûtes, demain il se contente de boire de l'eau et se laisse 

maigrir; un jour il s'entraîne au gymnase, le lendemain il est 

lascif et indifférent à tout, et parfois on le voit même donner son 

temps à ce qu'il croit être la philosophie. Souvent il s'engage 

dans la vie politique et, se levant sur un coup de tête, il dit et fait 

ce que le hasard lui dicte. S'il lui arrive d'envier les gens de 

guerre, le voilà qui s'y implique; s'agit-il des commerçants, il se 

précipite dans les affaires. Sa vie ne répond à aucun principe 

d'ordonnancement, à aucune nécessité: au contraire, l'existence 

qu'il mène lui semble mériter le qualificatif d'agréable, libre, 

bienheureuse, et il vit de cette manière en toute circonstance. 

- Tu as remarquablement décrit, dit-il, la vie d'un homme 

égalitaire. 

 

Le problème de la dissension démocratique 

Livre VIII, pages 435 à 437 

- Divisons théoriquement en trois parties la cité gouvernée 

démocratiquement, comme elle est composée en fait. Le premier 

groupe est en quelque sorte cette classe [de paresseux] qui se 

développe en son sein, en raison de la permissivité qui règne, 

non moins que dans la cité gouvernée oligarchiquement. 

- C’est le cas. 



9 
 

- Elle est cependant beaucoup plus agressive dans la démocratie 

que dans l’oligarchie. 

- Comment? 

- C’est que dans le régime oligarchique, du fait qu’on ne la 

valorise pas et qu’on la tienne à l’écart des responsabilités du 

pouvoir, cette classe demeure inutilisée et sans vigueur. Dans la 

démocratie, par contre, c’est elle qui se trouve pour ainsi dire 

mise en avant, à l’exception de quelques-uns, et c’est le 

contingent le plus agressif qui prend la parole et qui passe à 

l’action, alors que l’autre groupe demeure assis sur les tribunes, 

bourdonne, et ne permet à personne d’exprimer des propos 

différents. Il en résulte que dans cette constitution politique 

toutes les affaires sont administrées par ce groupe de gens, si on 

fait exception d’un petit nombre de choses. 

- C’est exact, dit-il. 

- Il y a ensuite un autre groupe qui se distingue toujours de la 

multitude. 

- Lequel ? 

- Comme tout le monde recherche la richesse, ceux qui sont 

naturellement plus ordonnés deviendront la plupart du temps les 

plus riches. 

- Naturellement. 

- C’est de là, je pense, que les faux bourdons tirent le plus de 

miel et qu’ils le récoltent avec le plus de facilité. 

- Comment en effet, dit-il, en récolterait-on auprès de ceux qui 

ne possèdent pas grand-chose? 

- Aussi est-ce cette espèce de riches, je pense, qu’on appelle 

plante à faux bourdons. 

- Sans doute, dit-il. 

- Le peuple constitue le troisième groupe, tous ceux qui sont 

travailleurs de leur métier et ne s’occupent pas des affaires 

publiques; ils ne possèdent pas des biens considérables. C’est le 

groupe le plus nombreux et le plus puissant dans la démocratie 

quand il se rassemble. 

- C’est lui, en effet, dit-il, mais il ne consent pas souvent à le 

faire, à moins qu’on ne lui donne une part de miel. 

- Aussi lui en donne-t-on toujours, répondis-je, et cette part varie 

selon la capacité qu’ont ceux qui dominent de dépouiller les 

riches de leur fortune pour la redistribuer au peuple, en gardant 

bien sûr pour eux-mêmes la part la plus grande. 

- Voilà bien comment s’opère le partage, dit-il. 

- Ceux qu’on dépouille de leurs biens sont, je pense, obligés de 

se défendre : ils s’adressent au peuple et font tout ce qu’ils 

peuvent. 



10 
 

- Comment faire autrement? 

- Même s’ils ne sont pas désireux de changer de régime, les 

autres les tiennent pour responsables, en les accusant de 

conspirer contre le peuple et d’être du parti des oligarques.  

- Évidemment. 

- Dès lors, quand au bout du compte ils voient le peuple, non pas 

de manière délibérée, mais par ignorance et subjugué par ceux 

qui les accusent, entreprendre de leur faire du tort, alors, qu’ils 

le veuillent ou non, ils deviennent aussitôt d’authentiques 

oligarques, et cela non pas de leur propre chef, mais parce que 

ce mal est encore le fait du faux bourdon qui les pique de son 

aiguillon. 

- Exactement. 

- Alors prolifèrent les mises en accusation, les procès et les luttes 

qui font s’opposer les uns aux autres. 

- C’est certain. 

- Or le peuple n’a-t-il pas l’habitude de toujours choisir 

quelqu’un pour le placer à sa tête, de l’entretenir et de lui donner 

toujours plus d’importance ? 

- C’est bien son habitude. 

- Une chose est dès lors évidente, repris-je, c’est que si le tyran 

doit germer quelque part, c’est sur le rameau de ce protecteur, et 

nulle part ailleurs, qu’il va éclore. 

- De toute évidence. 

 

Le problème de l’avènement du tyran 

 Livre VIII, pages 438 à 441 

- C'est lui dès lors, repris-je, qui introduira la dissension civile 

contre ceux qui détiennent la richesse. 

- C'est lui. 

- Or, si après avoir été banni, il revient en faisant violence à ses 

ennemis, ne rentre-t-il pas comme un tyran accompli ? 

- C'est clair. 

- Mais si, d'autre part, ses ennemis sont incapables de le chasser 

ou alors de le mettre à mort, en montant les citoyens contre lui, 

ils comploteront pour le faire mourir secrètement d'une mort 

violente. 

- C'est en tout cas ce qui a tendance à se produire, dit-il. 

- C'est alors la requête tyrannique bien connue que découvrent, 

dans cette situation, tous ceux qui sont parvenus à ce stade: le 



11 
 

tyran demande au peuple des gardes du corps, afin que lui, le 

défenseur du peuple, soit protégé. 

- C'est certain, dit-il. 

- Et on lui en accorde, je pense, car ils sont réellement inquiets 

pour lui, alors que pour eux-mêmes, ils sont remplis de 

confiance. 

- C'est certain. 

[…] 

- Au début, durant les premiers jours, repris-je, il n'est que 

sourires et amabilités envers tous ceux qu'il rencontre, n'est-ce 

pas ? Il clame qu'il n'est pas un tyran, il se répand en promesses, 

aussi bien en privé qu'en public, il libère les gens de leurs dettes, 

et il redistribue la terre au peuple et à ceux de son entourage, et 

à tous il se montre agréable et plein de douceur ? 

- Nécessairement, dit-il. 

- Mais je pense que lorsque, dans ses relations avec ses ennemis 

extérieurs, il finit par s'arranger avec les uns et faire périr les 

autres, et que le calme s'installe de leur côté, alors il commence 

infailliblement par provoquer des guerres, afin que le peuple 

éprouve le besoin d'avoir un chef. 

- Oui, c'est probable. 

- Et sans doute aussi pour que ceux qui contribuent de leur 

richesse aux impôts militaires s'appauvrissent, ainsi ils seront 

contraints de se replier sur leurs occupations journalières et 

conspireront moins contre lui ? 

- C'est clair. 

- Et s'il soupçonne, je pense, que certains nourrissent des idées 

de liberté et ne veulent pas se plier à son commandement, il 

trouve dans la guerre le prétexte pour les perdre en les livrant 

aux ennemis ? Pour toutes ces raisons, le tyran se voit placé 

devant la constante nécessité de provoquer la guerre ? 

- Nécessairement. 

- Mais ces actions ne feront que le rendre plus odieux aux yeux 

des citoyens ? 

- Inévitablement. 

- Or, au nombre de ceux qui ont contribué à le mettre en place et 

qui se trouvent au pouvoir, ne s'en trouve-t-il pas certains qui ont 

conservé leur franc parler et critiquent les événements qui se 

produisent, du moins ceux qui sont les plus courageux ? 

- On peut le supposer. 

- S'il veut régner, le tyran sera donc forcé de supprimer tous ces 

gens-là, si bien qu'il ne laissera ni chez ses amis ni chez ses 

ennemis, personne qui ait de la valeur. 



12 
 

- C'est clair. 

- Il faut donc qu'il discerne avec acuité celui qui est courageux, 

celui qui a de la grandeur d'âme, celui qui est prudent, celui qui 

est riche. La nature de son bonheur est telle qu'il est forcé de leur 

livrer combat à tous, qu'il le veuille ou non, de comploter contre 

eux jusqu'à ce qu'il en ait purgé la cité. 

- Quelle belle manière de purger ! dit-il. 

- Oui, répondis-je, c'est le contraire de la purgation des médecins 

pour les corps. Tandis que les médecins retranchent l'élément 

pernicieux pour laisser ce qu'il y a de meilleur, lui s'applique à 

faire le contraire.  

- Il semble qu'il y soit contraint, dit-il, s'il veut régner.  

- Le voici prisonnier d'une bienheureuse nécessité, repris-je : s'il 

remplit sa fonction de protecteur, il doit cohabiter avec la masse 

des gens médiocres et subir leur mépris, sinon, il doit renoncer à 

la vie. 

- Telle est bien sa situation, dit-il. 

- N'est-il pas vrai que plus il se rendra odieux aux citoyens par 

ses actions, plus il aura besoin d'une garde nombreuse et fiable?  

- Nécessairement. 

- Mais qui seront ces gardes fiables ? Et où les recrutera-t-il? 

- Ils viendront d'eux-mêmes, répondit-il, ils seront même 

nombreux à voler vers lui, s'il leur verse un salaire. 

- Des faux bourdons, m'écriai-je, par le chien! Tu penses à des 

faux bourdons étrangers, s'abattant par myriades! 

- Tu as raison, dit-il, c'est bien ce que je pense. 


