
1 
 

À la recherche de la paix de l’âme 
Atelier proposé par Jean-François Tessier pour le 19e Intercollégial de philosophie  
 
 

1. L’euthymie de Démocrite, l’atomiste rieur 
1.1 « Pour l’homme, la tranquillité de l’âme provient de la modéra�on dans le plaisir et de la mesure dans le 
genre de vie. L’insuffisance et l’excès provoquent d’ordinaire des changements, fâches et causent à l’âme de 
grands troubles. Les âmes qui se trouvent agitées par ces brusques changements perdent leur équilibre1 et 
leur tranquillité. Il faut donc appliquer son esprit à ce qui est possible et se contenter du présent, ne tenir que 
peu de compte de ce qu’on envie et admire, ne pas y revenir sans cesse. On doit au contraire avoir sous les 
yeux la vie des malheureux, songer à leurs criantes misères ; ainsi notre état présent et notre situa�on de 
fortune nous paraîtront importants et enviables et, en cessant désormais de désirer davantage, nous ne serons 
plus explosés à nous tourmenter l’esprit. Quiconque en effet admire les riches et ceux que les autres jugent 
heureux et dont la pensée ne les quite à aucun moment, se voit sans cesse contraint à imaginer de nouveaux 
moyens à faire de nouvelles tenta�ves, poussé par le désir d’agir contre les prescrip�ons des lois. Aussi faut-il 
éviter de désirer ce qui ne nous appar�ent pas, nous contenter de ce que nous possédons, en comparant notre 
vie à celle des plus misérables et nous juger heureux en songeant à ce qu’ils souffrent. De la sorte nous nous 
es�mons plus heureux qu’eux et nous le serons effec�vement. En adoptant cete manière de voir, on vivra plus 
tranquillement et pas mal de calamités nous seront épargnées : l’envie, la jalousie et la haine »  

1.2 « Il faut que celui qui se propose la tranquillité de l’âme ne se charge que de peu d’affaires, aussi 
bien à �tre de par�culier qu’à �tre de citoyen2 ; il ne doit rien entreprendre qui dépasses ses forces et sa 
nature ; il doit se tenir sur ses gardes, afin de pouvoir négliger la fortune, même quand elle lui est hos�le ou 
qu’elle semble l’entraîner irrésis�blement ; enfin, il ne doit s’atacher qu’à ce qui ne dépasse pas ses forces ; la 
charge que sou�ennent nos épaules doit être moins lourde que facile à porter3 »    

1.3 « Clément d’Alexandrie : Mais les Abdéritains aussi enseignent qu’il existe une fin (un but de 
l’ac�vité humaine) ; Démocrite dans son ouvrage De la fin, dit qu’elle est la tranquillité qu’il appelle aussi bien-
être. Et il répète souvent : le contentement et la gêne définissent (l’u�le et le nuisible). […] C’est ce que 
Démocrite appelait la fermeté d’âme4 »  

1.4 « La bonne humeur vient aux humains par les plaisirs modérés et une vie mesurée. Les manques et 
les excès ont tendance à s’aggraver et causent de grands mouvements dans l’âme. Les âmes, mises en 
mouvement par de grands sépara�ons, ne peuvent avoir ni stabilité ni bonne humeur »  

1.5 « Le mieux pour les humains est de mener leur vie de manière à être le plus dans la bonne humeur 
et le moins dans la morosité. Il en sera ainsi s’ils ne placent pas leur plaisir dans les choses mortelles »  

 
1 « Démocrite est encore l’auteur d’une éthique […] [qui] met au premier chef le concept de kresis, un équilibre dynamique qui se 
situe soit à l’intérieur du microcosme humain, soit entre l’homme et la par�e du macrocosme qui l’entoure immédiatement. De cet 
équilibre doit jaillir un bien-être heureux et impavide (sans crainte) – mais rigoureux et frôlant l’ascé�sme : n’accepte aucun plaisir 
sauf s’il te convient. Le pouvoir de l’homme sur soi va jusqu’à une complète refonte, à une création de sa nature »  
2 « Plutarque : Or quant à [Démocrite] qui dit que pour vivre tranquillement, il ne faut pas se mêler de beaucoup de choses ni en être 
privé, ni en public, il commence par nous vendre trop chèrement cete tranquillité, en voulant nous la faire acheter à prix d’oisiveté »  
3 « Sénèque : or l’objet de ton désir est grand et souverain, et proche de la condi�on divine : être à l’abri de tout tracas. Les Grecs 
donne à cete stabilité de l’âme le nom de tranquillité, à laquelle Démocrite a consacré un livre remarquable. […] qui veut vivre une 
vie tranquille ne doit pas s’occuper de nombreuses affaires, ni en privé ni en public, en visant par cete expression les ac�vités 
superflues. Car lorsqu’elles sont nécessaires, tant en privé qu’en public, il faut consen�r à en entreprendre beaucoup, et même sans 
compter, mais là où aucun devoir habituel ne nous contraint, il faut renoncer à ces ac�vités »  
4 « Cicéron : le souverain bien, [Démocrite] l'appelle tranquillité et souvent fermeté d’âme, c'est-à-dire un état d’esprit affranchi de la 
crainte » 



2 
 

1.6 « Rechercher les biens de l’âme, C’est rechercher des biens divins ; se contenter des biens du corps, 
c’est se contenter de biens humains » 
 

2. Extraits de la Lettre à Ménécée, d’Épicure l’hédoniste modéré  
« (§1) Même jeune, on ne doit pas hésiter à philosopher. Ni, même au seuil de la vieillesse, se fa�guer de 
l’exercice philosophique. Il n’est jamais trop tôt, qui que l’on soit, ni trop tard pour l’assainissement de l’âme. 
[…] on doit donc se préoccuper de ce qui crée le bonheur, s’il est vrai qu’avec lui nous possédons tout, et que 
sans lui nous faisons tout pour l’obtenir. Ces concep�ons, dont je t’ai constamment entretenu, garde-les en 
tête [mon ami]. Ne les perds pas de vue quand tu agis, en connaissant clairement qu’elles sont les principes de 
base du bien vivre. […] 

(§2) Car les dieux existent : évidente est la connaissance que nous avons d’eux [mais elle n’est pas] tels 
que la foule les imagine communément […]. Les explica�ons des gens à propos des dieux ne sont pas des 
no�ons établies à travers nos sens, mais des supposi�ons sans fondement [voilà leur erreur]. […] 

(§3) Familiarise-toi avec l’idée que la mort n’est rien pour nous, puisque tout bien et tout mal résident 
dans la sensa�on, et que la mort est l’éradica�on de nos sensa�ons. Dès lors, la juste prise de conscience que 
la mort ne nous est rien autorise à jouir du caractère mortel de la vie : non pas en lui conférant une durée 
infinie, mais en l’amputant du désir d’immortalité. […] 

(§6) Il est également à considérer que certains d’entre les désirs sont naturels, d’autres vains, et si 
certains des désirs naturels sont contraignants, d’autres ne sont... que naturels. Parmi les désirs contraignants, 
certains sont nécessaires au bonheur, d’autres à la tranquillité durable du corps, d’autres à la vie même. Or, 
une réflexion irréprochable à ce propos sait rapporter tout choix et rejet à la santé du corps et à la sérénité de 
l’âme, puisque tel est le but de la vie bienheureuse. C’est sous son influence que nous faisons toute chose, 
dans la perspec�ve d’éviter la souffrance et l’angoisse. Quand une bonne fois cete influence a établi sur nous 
son empire, toute tempête de l’âme se dissipe, le vivant n’ayant plus à courir comme après l’objet d’un 
manque ni à rechercher cet autre par quoi le bien, de l’âme et du corps serait comblé. C’est alors que nous 
avons besoin de plaisir : quand le plaisir nous torture par sa non-présence. Autrement, nous ne sommes plus 
sous la dépendance du plaisir. 

(§7) Voilà pourquoi nous disons que le plaisir est le principe et le but de la vie bienheureuse. C’est lui 
que nous avons reconnu comme bien premier, né avec la vie. C’est de lui que nous recevons le signal de tout 
choix et rejet. C’est à lui que nous abou�ssons comme règle, en jugeant tout bien d’après son impact sur notre 
sensibilité. Justement parce qu’il est le bien premier et né avec notre nature, nous ne bondissons pas sur 
n’importe quel plaisir : il existe beaucoup de plaisirs auxquels nous ne nous arrêtons pas, lorsqu’ils impliquent 
pour nous une avalanche de difficultés. Nous considérons bien des douleurs comme préférables à des plaisirs, 
dès lors qu’un plaisir pour nous plus grand doit suivre des souffrances longtemps endurées. Ainsi tout plaisir, 
par nature, a le bien pour in�me parent, sans pour autant devoir être cueilli. Symétriquement, toute espèce de 
douleur est un mal, sans que toutes les douleurs soient à fuir obligatoirement. 

(§8) C’est à travers la confronta�on et l’analyse des avantages et désavantages qu’il convient de se décider 
à ce propos. […] 

(§10) Quand nous parlons du plaisir comme d’un but essen�el, nous ne parlons pas des plaisirs du 
noceur irrécupérable [c’est-à-dire la volupté sexuelle] ou de celui qui a la jouissance pour résidence 
permanente — comme se l’imaginent certaines personnes peu au courant et ré�centes, ou vic�mes d’une 
fausse interpréta�on — mais d’en arriver au stade où l’on ne souffre pas du corps et où l’on n’est pas perturbé 
de l’âme. Car ni les beuveries, ni les fes�ns con�nuels, ni les jeunes garçons ou les femmes dont on jouit, ni la 



3 
 
délecta�on des poissons et de tout ce que peut porter une table fastueuse ne sont à la source de la vie 
heureuse : c’est ce qui fait la différence avec le raisonnement sobre, lucide, recherchant minu�eusement les 
mo�fs sur lesquels fonder tout choix et tout rejet, et chassant les croyances à la faveur desquelles la plus 
grande confusion s’empare de l’âme. 

(§11) Au principe de tout cela, comme plus grand bien : la prudence. Or donc, la prudence, d’où sont 
issues toutes les autres vertus, se révèle en défini�ve plus précieuse que la philosophie : elle nous enseigne 
qu’on en saurait vivre agréablement sans prudence, sans honnêteté et sans jus�ce, ni avec ces trois vertus 
vivre sans plaisir. Les vertus en effet par�cipent de la même nature que vivre avec plaisir, et vivre avec plaisir 
en est indissociable. […] 

(§14) À ces ques�ons, et à toutes celles qui s’y ratachent, réfléchis jour et nuit pour toi-même et pour 
qui est semblable à toi, et veillant ou rêvant jamais rien ne viendra te troubler gravement : ainsi vivras-tu 
comme un dieu parmi les humains. Car il n’a rien de commun avec un vivant mortel, l’homme vivant parmi des 
biens immortels. » 

3. Quelques extraits du Manuel d’Épictète le stoïcien  
Une âme sans trouble 

(§XII 2.) Commence donc par les pe�tes choses. On gaspille ton huile, on vole ton vin ? Dis-toi c'est le 
prix de la tranquillité, c'est le prix d'une âme sans trouble. On n'a jamais rien pour rien. Quand tu as besoin de 
ton esclave, souviens-toi qu'il peut ne pas venir et que, s'il vient, il exécutera peut-être tes ordres à tort et à 
travers. Mais il n'a pas le pouvoir que ta tranquillité dépende de lui.  
 

Ce qui dépend de nous, ce qui ne dépend pas de nous  
(§I 1.) Parmi les choses qui existent, certaines dépendent de nous, d'autres non. De nous, dépendent la 

pensée, l'impulsion, le désir, l'aversion, bref, tout ce en quoi c'est nous qui agissons ; ne dépendent pas de nous le 
corps, l'argent, la réputa�on, les charges publiques, tout ce en quoi ce n'est pas nous qui agissons. (2.) Ce qui 
dépend de nous est libre naturellement, ne connaît ni obstacles ni entraves; ce qui n'en dépend pas est faible, 
esclave, exposé aux obstacles et nous est étranger. (3.) Donc, rappelle-toi que si tu �ens pour libre ce qui est 
naturellement esclave et pour un bien propre ce qui t'est étranger, tu vivras contrarié, chagriné, tourmenté ; tu en 
voudras aux hommes comme aux dieux ; mais si tu ne juges �en que ce qui l'est vraiment - et tout le reste étranger 
-, jamais personne ne saura te contraindre ni te barrer la route ; tu ne t'en prendras à personne, n'accuseras 
personne, ne feras jamais rien contre ton gré, personne ne pourra te faire de mal et tu n'auras pas d'ennemi 
puisqu'on ne t'obligera jamais à rien qui soit mauvais pour toi.  

(§XIX 1.) Tu peux être invincible si tu n'engages jamais de lute où la victoire ne dépende pas de toi.  
 
L’importance du détachement  

(§III) Pour tout objet qui t'a�re, te sert ou te plaît, représente-toi bien ce qu'il est, en commençant par 
les choses les plus pe�tes. Si tu aimes un pot de terre, dis-toi : J'aime un pot de terre. S'il se casse, tu n'en feras 
pas une maladie. En serrant dans tes bras ton enfant ou ta femme, dis-toi : J'embrasse un être humain. S'ils 
viennent à mourir, tu n'en seras pas autrement bouleversé.  

(§XI) Ne dis jamais, à propos de rien, que tu l'as perdu ; dis : Je l'ai rendu. Ton enfant est mort ? Tu l'as 
rendu. Ta femme est morte ? Tu l'as rendue. On t'a volé ? Eh bien, ce que l'on t'a volé, tu l'as rendu. Mais c'est 
un scélérat qui me l'a pris ! Que t'importe le moyen dont s'est servi, pour le reprendre, celui qui te l'avait 
donné ? En atendant le moment de le rendre, en revanche, prends-en soin comme d'une chose qui ne 
t'appar�ent pas, comme font les voyageurs dans une auberge.  
 

L’accepta�on du des�n 



4 
 

(§VIII) N'atends pas que les événements arrivent comme tu le souhaites ; décide de vouloir ce qui 
arrive comme cela arrive et tu seras heureux. […] 

(§XVII) Souviens-toi que tu joues dans une pièce qu'a choisie le meteur en scène : courte, s'il l'a voulue 
courte, longue, s'il l'a voulue longue. S'il te fait jouer le rôle d'un mendiant, joue-le de ton mieux ; et fais de 
même, que tu joues un boiteux, un homme d'État ou un simple par�culier. Le choix du rôle est l'affaire d'un 
autre. 

(§XLI) C'est la marque d'une infériorité naturelle à la pra�que de la philosophie que de s'atarder aux 
choses du corps, comme de passer trop de temps à prendre de l'exercice, à manger, à boire, à faire ses 
besoins, à copuler. Tout cela, il faut le faire comme en passant ; c'est sur notre jugement que nous devons 
porter toute notre aten�on. […] 

(§LIII 1.) En toute occasion, rappelle-toi ces mots : Conduis-moi, ô Zeus, et toi, ô Destinée, où vous avez 
formé le vœu de me conduire. Je vous suivrai avec empressement. Mais si, par lâcheté, je résiste, il n'en faudra 
pas moins que je vous suive. (2.) L'homme qui consent dignement à la Nécessité, on le nomme sage et il connaît 
les secrets des dieux. […] » 
 
 
Vivre une vie philosophique ou une vie ordinaire 

(§XXIX 7.) Voilà ce qu'il te faut examiner. Seras-tu prêt, alors, à payer de ce prix l'insensibilité aux 
émo�ons, la liberté, la sérénité ? Si c'est non, ne va pas plus loin. Ne sois pas, comme les enfants, philosophe 
un jour, percepteur impôts le lendemain, et puis rhéteur, et puis encore procurateur de César : tout cela ne fait 
pas bon ménage ! Il faut que tu sois un seul homme ; bon ou mauvais. Il te faut cul�ver ou bien la part qui 
dirige ton âme, ou alors tes biens matériels ; consacrer tes efforts au dedans ou au dehors ; c'est-à-dire régler 
ta vie en philosophe ou en homme ordinaire. » 

4. Extraits des Hypotyposes de Sextus Empiricus le sceptique 
« XII Quelle est la fin du scep�cisme. : (§1) Il est à propos de dire ici quelque chose de la fin du scep�cisme. La 
fin en général, est ce pour quoi on fait, ou on considère toutes choses : c'est ce que l'on ne recherche point 
pour quelque autre chose : c'est ce qui est la dernière chose que l'on recherche. Nous disons donc maintenant, 
que la fin du philosophe scep�que est l'Ataraxie, ou l'exemp�on de trouble à l'égard des opinions, et 
la Métriopathie, ou la modéra�on des passions ou des souffrances dans les percep�ons nécessaires et 
contraintes. Le scep�que commençant à philosopher, et voulant discerner les différentes percep�ons qu'il 
avait des objets, et connaître celles qui étaient vraies et celles qui étaient fausses, pour s'exempter par-là 
d'inquiétude, si cela était possible ; ayant rencontré des raisons contraires de pareille force dans les différents 
sen�ments des philosophes et ne pouvant juger de quel côté était la vérité, il suspendit son jugement ; et alors 
l'Ataraxie ou l'exemp�on de trouble, fut une suite heureuse, quoique fortuite, de cete suspension de son 
jugement à l'égard des opinions. Cete suite est juste ; car enfin celui qui opine dogma�quement, et qui établit 
qu'il y a naturellement et réellement quelque bien et quelque mal, est toujours troublé. Tant qu'il manque des 
choses qu'il croit être des biens, il s'imagine que des maux vrais et réels le tourmentent, et il recherche avec 
ardeur ce qu'il croit être de vrais biens : et s'il les ob�ent enfin, il tombe encore dans plusieurs troubles ; soit 
parce qu'il n'agit plus alors conformément à la raison, et qu'il s'élève sans mesure, soit parce que craignant 
quelque changement il fait tous ses efforts pour ne pas perdre les choses qu'il regarde comme des biens. Au 
contraire, celui, qui ne détermine rien, et qui est incertain sur la nature de ce que l'on envisage comme des 
biens et des maux, cet homme-là ne fuit, ni ne poursuit rien avec trop de violence, et par conséquent il est 
exempt de trouble.  



5 
 

(§2) Il arrive au scep�que quelque chose de semblable à ce qui arriva au peintre Apelle, dont on dit 
que, peignant un cheval, et voulant représenter l'écume de cet animal, cela lui réussit si mal, que désespérant 
de son entreprise, il jeta contre son tableau l'éponge, dont il se servait pour netoyer ses pinceaux : il arriva, 
dit-on, que cete éponge, ayant ateint le cheval, en représenta fort bien l'écume. Les premiers scep�ques de 
même espéraient de pouvoir parvenir à l'Ataraxie, en jugeant au juste de la différence des choses qui 
s'aperçoivent par les sens, et de celles qui s'aperçoivent par l'entendement : mais n'ayant pu venir à bout de 
parvenir à rien de certain, ils s'arrêtèrent à l'Épochê ; ils suspendirent leur jugement ; et aussitôt par un 
bonheur inespéré, l'Ataraxie suivit l'Épochê, comme l'ombre suit le corps.  

(§3) Nous ne croyons pas néanmoins, que le scep�que soit tout à fait tranquille, et exempt de toute fâcherie 
; nous disons qu'il est inquiété par la nécessité de souffrir, qui lui vient du choc ou de l'ac�on de certains objets 
extérieurs ; et nous avouons que quelquefois il souffre le froid, la soif et d'autres incommodités pareilles. Mais il 
faut remarquer qu'à l'égard de ces incommodités, le commun des hommes souffre doublement : premièrement 
parce qu'ils en sont tourmentés et secondement parce qu'ils croient qu'elles sont de vrais maux par elles-mêmes et 
de leur nature : au lieu que le scep�que ne décidant pas qu'aucune des choses qui l'incommodent soit un mal par 
elle-même et de sa nature, il les souffre avec plus de modéra�on que les autres hommes. Voilà pourquoi nous 
disons que par rapport aux choses qui dépendent de l'opinion, la fin du philosophe scep�que est l'Ataraxie, et 
qu'eu égard aux sen�ments et aux percep�ons involontaires, sa fin est la Métriopathie, qui est une souffrance 
modérée des douleurs. Quelques philosophes scep�ques dis�ngués y ont ajouté l'Épochè, ou la suspension de 
l'esprit à l'égard des ques�ons qui partagent les dogma�ques. » 

5. Perspective neuropsychiatrie  
« §5 Il ne faut pas oublier que le fait d’exclure une émo�on du registre émo�onnel peut avoir de graves 
conséquences. Et ce, quelle que soit l’émo�on en ques�on. 

§6 C’est pourquoi l’ataraxie, loin d’être un concept séduisant, serait en fait un trouble. De plus, dans 
certains cas, on pourrait même avoir affaire à un trouble neurologique. En effet, certaines émo�ons telles que 
l’angoisse, le malaise ou le stress, bien que gênantes et ennuyeuses, remplissent elles aussi une fonc�on 
indiscutable à notre survie. […] 

§10 Vivre dans une bulle psychologique dans laquelle nous ne serions pas affectés par le harcèlement 
psychologique au travail ni par les trahisons de nos partenaires, par exemple… Cete absence de souffrance, est en 
effet – à première vue – souhaitable. 

§11 Cependant, en vérité, si nous devions réagir de cete manière aux adversités de la vie, nous ne serions 
plus des êtres humains. Nous serions dès lors des machines. En effet, l’incapacité à réagir aux événements de notre 
environnement ou l’absence de peur sont dans de nombreux cas associée à un trouble neurologique. 

§12 L’ataxie n’apparaît pas en tant que telle dans le Manuel diagnostique et statistique des troubles mentaux 
(DSM-V). Cependant, il peut être le symptôme, comme nous l’avons souligné, d’un problème neurologique. Il 
existe des changements dans diverses régions du cerveau qui sont liés à cete réalité et à ses symptômes. Analysons 
à présent les symptômes de l’ataraxie : 
• Un comportement passif. Une incapacité à réagir aux s�muli de l’environnement. 
• En permanence dans un état d’apla�ssement affec�f. Elle ne montre dès lors ni hauts ni bas d’un point de 

vue émo�onnel : aucune joie, aucune peur, aucun comportement illusoire, aucune expression de gêne… 
• Aucune frustra�on. Les erreurs ou le fait de ne pas pouvoir ateindre des objec�fs ne l’affectent pas. 
• Aucune culpabilité. Elle ne se sent pas responsables de ses actes. 
• Un non-respect des limites. Elle ne voit pas que ses comportements comportent certains risques. 

§13 L’ataraxie clinique ou médicale est une manifesta�on poussée à l’extrême de l’ataraxie philosophique. 
C’est-à-dire que même si l’on peut maintenir un caractère calme et posé face aux événements de la vie, il est 



6 
 
cependant normal et même recommandé, en tant qu’être humain, d’éprouver de la joie, de la culpabilité, de 
la peur, de l’angoisse, de l’amour mais aussi, de temps en temps, un sen�ment de malaise et de tristesse. 

§14 Tout cela nous permet de nous adapter aux événements inatendus de la vie. En effet, cela nous 
apporte des ou�ls d’appren�ssage précieux. 

§15 Ainsi, une personne souffrant d’ataraxie clinique fait preuve d’une passivité clairement inadaptée. Cete 
condi�on définit les personnes qui sont incapables de réagir à leur environnement. Et ce, qu’il soit social, 
professionnel ou émo�onnel. Mais quelle est l’origine de ce problème ? 

§16 Il y a de mul�ples déclencheurs qui expliquent l’ataraxie. Les plus courants sont les chocs trauma�ques 
sur la zone frontale du cerveau. Il peut également s’agir des conséquences d’un accident vasculaire cérébral. 

§ 17 Il est également important de parler d’une autre origine possible à l’ataraxie. Il s’agit de la maladie 
d’Urbach-Wiethe. En effet, nous savons que cete pathologie a pour principale manifesta�on l’absence totale de 
peur. 

§18 Cete affec�on est due à une lésion ou à une atrophie de l’amygdale cérébrale. Comme on le sait, cete 
région régule une par�e de nos émo�ons. Les plus courantes sont notamment la peur et la vigilance. Ainsi, lorsque 
nous sommes confrontés à un danger, c’est l’amygdale cérébrale qui envoie immédiatement l’informa�on au cortex 
cérébral. 

§19 Par la suite, c’est ce même cortex cérébral qui applique un filtre cogni�f pour évaluer objec�vement le 
risque réel. Cependant, la personne ateinte d’ataraxie n’est pas en mesure d’effectuer un tel traitement. »  

6. Bibliographie 
BROUILLETTE, Xavier. Aux origines de la philosophie occidentale : les présocratiques. 
CHEVALIER, Jacques. Histoire de la pensée : 1. La pensée antique. 
COMTE-SPONVILLE, André. Dictionnaire philosophique. 
DUMONT, Jean-Paul. Les écoles présocratiques. 
GILL, Fernando. Dictionnaire des philosophes. 
LALANDE, André. Vocabulaire technique et critique de la philosophie. 
SABATER, Valeria. L’ataraxie ou lorsque rien ne nous affecte émotionnellement. 
VOILQUIN, Jean. Les penseurs grecs avant Socrate.  

Annexe : Quel philosophe grec antique es-tu ? 
Consigne : pour chaque ques�on, compte +1 si tu es tout à fait d’accord avec chacune des réponses et -1 si tu 
es tout à fait en désaccord :  
 

Q1 : Qu’est-ce que la vérité ?  
β : La vérité est subjec�ve et on peut choisir la vérité qui nous convient. 
δ : La vérité est inaccessible, vaut mieux la méfiance envers nos percep�ons.  
χ : En plus des sens, la pensée et la divina�on aident à comprendre le monde. 
α : On ne connaît qu’indirectement le monde à travers nos percep�ons. 
  
Q2 : Qu’est-ce que le monde ? 
β : Le monde n’est composé que d’atomes. 
α : Le monde est complètement déterminé et sans divinité. 
δ : On ne peut pas connaître le monde, que les phénomènes que l’on rencontre. 
χ : Le monde est déterminé par un Des�n, la Nature ou une force supérieure. 
 



7 
 
Q3 : Qu’est-ce que le bonheur ? 
δ : Il faut éviter les cer�tudes et suivre les lois et coutumes.  
χ : Il faut poursuivre ce qui est en notre pouvoir et se détourner du reste.  
β : Le plaisir est le but de la vie, mais il faut bien choisir ses plaisirs. 
α : Il faut chercher un équilibre intérieur et une harmonie avec l’extérieur. 
 

Q4 : Ques�on en prime : 
χ : Vivre avec peu n’est pas un mal pour celui dont la pensée est puissante. 
δ : Vaut mieux ne pas se prononcer, on pourrait énoncer des faussetés. 
α : Il faut rire souvent et de bon cœur devant l’absurdité humaine. 
β : Il faut vivre avec des gens avec lesquels on partage les mêmes valeurs.   
 

Comptabilise tes plus et tes moins :  
α  :  Démocrite 
β  :  Épicure 
χ :  Épictète 
δ :  Sextus Empiricus 


	1. L’euthymie de Démocrite, l’atomiste rieur
	2. Extraits de la Lettre à Ménécée, d’Épicure l’hédoniste modéré
	3. Quelques extraits du Manuel d’Épictète le stoïcien
	4. Extraits des Hypotyposes de Sextus Empiricus le sceptique
	5. Perspective neuropsychiatrie
	6. Bibliographie
	Annexe : Quel philosophe grec antique es-tu ?

