
1 
 

Atelier sur la violence poli�que 
Intercollégial de Philosophie 2026 

 
 
Anima�on : Ivan Bendwell et Catherine Guindon, cégep de Saint-Laurent 

 
 

Descrip�on de l’atelier : Cete ac�vité consistera en une communauté de recherche philosophique 
(CRP) à propos du texte Approche éthique de la violence politique de Mory Thiam. Une CRP est une 
discussion en groupe de nature argumenta�ve. Elle ne prendra pas la forme d’un débat rhétorique, 
mais plutôt celle d’une recherche en commun de réponses à une ques�on de nature philosophique.  
 

Afin de vous préparer à l’atelier, nous vous demandons préalablement de lire ce texte, puis de formuler 
à par�r de lui une ou deux ques�ons philosophiques qui suscitent votre réflexion et curiosité. Lors de 
l’atelier, nous choisirons démocra�quement la ou les ques�ons sur lesquelles nous discuterons. À la 
fin du texte de Thiam, nous vous proposons des thèmes à par�r desquels il est possible (mais pas 
obligatoire) de s’inspirer pour formuler vos ques�ons. 
 

 
 
 

Approche éthique de la violence poli�que  
Par Mory Thiam (Université Cheikh Anta DIOP de Dakar, Sénégal) 

 
Source : Les fondements de la violence politique, 2021, pages 61 à 83, Édi�ons Hermann.  
 
Lorsqu’on aborde la ques�on de la violence, la perspec�ve la plus généralement empruntée est celle de 
l’éthique. En effet, en lisant les grands traités sur la violence nous avons l’impression que la seule 
approche possible est celle de l’éthique. Mais une éthique tournée vers une condamna�on, un rejet de 
toute forme d’expression de la violence. Cete manière de percevoir les choses comporte une double 
lacune : la première consiste à trop restreindre l’op�que d’étude puisque la violence n’a pas qu’une 
dimension éthique. La deuxième lacune consiste à se placer dans une op�que de jugement trop hâ�f et 
trop néga�f qui ne permetrait pas de prendre en compte la complexité de la ques�on. Il est vrai, et nous 
le reconnaissons bien, le monde est aujourd’hui confronté à une forme de violence qui heurte toutes les 
valeurs morales auxquelles l’humanité a toujours fait référence. C’est pourquoi nous ne pouvons faire 
l’économie d’une étude de la perspec�ve éthique de la violence. Mais la par�cularité de notre démarche, 
c’est qu’elle ne repose pas sur un préjugé visant à discréditer toute forme de violence. Au contraire, nous 
cherchons à étudier la complexité des rapports entre violence et éthique. C’est pourquoi nous avons 
choisi d’aborder les deux problèmes éthiques qui nous semblent être les plus récurrents de notre 
modernité à savoir, les différentes formes de manifesta�on de l’éthique guerrière et l’éthique de la non-
violence. 

 
 
 



2 
 

 
I. Éthique de la guerre 
 
Nous avons alors des sociétés régies par une éthique pacifiste et d’autres régies par une éthique 
guerrière. C’est cete dernière qui nous préoccupe ici, par�culièrement dans la perspec�ve de la prise 
en charge des fondements de la violence poli�que. 
 
Mais pour mieux prendre en charge cete dimension de la violence, il nous faut par�r d’une défini�on 
de l’éthique guerrière. L’éthique guerrière est un code de conduite fondé sur l’exalta�on du courage, du 
risque, comme condi�on pour ateindre un objec�f fixé. Un individu obéit à une morale guerrière 
lorsqu’il est convaincu que, pour arriver à ses fins, il est obligé d’exercer mais aussi de subir la violence. 
La violence est ici une valeur dans la mesure où elle est considérée soit comme bonne en elle-même, 
soit comme la source du bien. Bien sûr, toute morale guerrière admet le fait que la violence puisse être 
un mal physique ou un mal psychologique, mais à condi�on que celle-ci soit source d’un bien moral. 
C’est justement à cause du fait qu’elle se manifeste généralement comme un mal physique que ceux qui 
obéissent à la morale guerrière se croient toujours supérieurs aux autres au nom de leur capacité à 
exercer mais aussi et surtout à subir la violence. 
 
C’est pourquoi Francis Fukuyama dit de l’éthique guerrière qu’elle est un « sens de la supériorité innée 
fondée sur le risque de la mort volontairement assumée1 ». Pour comprendre beaucoup de 
comportements violents dans l’espace poli�que, il faut étudier le code de conduite auquel certains 
citoyens obéissent. Il est vrai, que dans nos sociétés modernes qui sont globalisées, se côtoient plusieurs 
univers culturels et donc plusieurs systèmes de valeur, au point qu’on ne pourrait imputer le 
comportement violent à un seul facteur. Mais aussi loin que l’on remonte dans l’histoire des hommes, la 
violence a toujours été quelque part liée à la bravoure, au courage, à l’honneur, des valeurs qui, du reste, 
se trouvent sublimées par l’éthique guerrière. 
 
Le pilier de l’éthique guerrière c’est le courage. Dans toutes les morales guerrières, on retrouve presque 
la même concep�on du courage, c’est-à-dire, non la capacité à faire violence, mais à la subir en toute 
connaissance des dangers encourus. Être courageux, c’est tenir fermement et ne pas reculer face au 
danger ou face à la difficulté. C’est d’ailleurs, la réponse que le Général Lachès a donnée à Socrate à 
propos de sa ques�on portant sur la défini�on du courage. L’important ici, ce n’est pas forcément de 
vaincre le danger, mais plutôt de ne pas lui céder. (…) 
 
Cete philosophie du courage repose sur une certaine vision du monde. En effet, pour l’éthique guerrière, 
le courage est la condi�on de possibilité du main�en de l’existence humaine, puisque cete dernière est 
dans son essence même drama�que. En effet, si l’éthique guerrière apparaît comme la condi�on de la 
survie de l’humanité, c’est que la vie elle-même est considérée comme agressive dans son essence. La 
vie est dure, agressive et sans pi�é, c’est pourquoi, il ne faut afficher aucune forme de faiblesse, si on 
veut éviter d’être son prisonnier. 
 

 
1 Francis Fukuyama, La fin de l’histoire et le dernier homme, Trad. Denis-Armand Canal, Paris, Champs-
Flammarion, 1993, p. 178. 



3 
 

Ainsi, la souffrance est inévitable et il vaut mieux l’affronter et la dompter plutôt que de chercher 
vainement à la fuir. Dans toutes les sociétés guerrières, le statut suprême, celui de héros, s’ob�ent grâce 
à un affrontement permanent de la tragédie de l’existence. Mais cet affrontement n’est possible que 
parce que le courage est supporté par une forte dose d’op�misme. Le héros affronte le danger surtout 
parce qu’il est convaincu de pouvoir le dompter. Ce qui rend héroïque c’est donc, comme le dit Nietzsche, 
« s’avancer simultanément vers sa haute souffrance et vers sa plus haute espérance2 ». 
 
La deuxième valeur fondamentale que la morale guerrière défend, c’est l’honneur. L’honneur, c’est la 
portée morale et la dignité à laquelle un individu ou un groupe peut aspirer. S’il est considéré comme 
une des valeurs suprêmes, c’est parce qu’il détermine le statut du sujet dans l’organisa�on sociale. Ce 
qui est honorable, c’est ce qui est digne d’une grande considéra�on, qui peut même aller jusqu’à la 
vénéra�on pure et simple. Car, dans les sociétés guerrières, l’honneur est une valeur à laquelle on est 
ataché autant que le croyant se sent lié à Dieu. 
 
Dans les sociétés qui n’obéissent pas à l’éthique guerrière, l’honneur est parfois lié à l’appartenance 
sociale ; on juge un individu honorable lorsqu’il fait par�e de la noblesse. En réalité ici l’honneur est 
reconnu à la classe sociale et l’individu en est crédité au nom de son appartenance à cete classe. Mais 
dans les sociétés guerrières, l’honneur se gagne ou se perd en fonc�on de la bravoure et du courage 
dont chaque individu a pu faire preuve. 
 
On n’hérite pas de l’honneur, on le conquiert grâce à la force de ses actes. C’est pourquoi Antoine de 
Saint-Just considère que « c’est une absurde maxime que celle de l’honneur héréditaire3 ». La 
conséquence est que les sociétés guerrières ne sont pas hiérarchisées de la même manière que les 
autres. Là où, dans les autres sociétés, l’accès au sommet de la hiérarchie sociale est généralement lié à 
la richesse ou à la naissance, ici elle est liée au courage. Au sommet de la hiérarchie sociale, on retrouve 
les guerriers qui, grâce à leur courage sont considérés comme étant les seuls à pouvoir conduire la 
des�née du peuple. L’exemple le plus frappant de cete hiérarchisa�on, c’est la société spar�ate. (…) 
 
Il s’installe ainsi [dans la société guerre] une forme d’aristocra�e, mais qui est différente des formes 
tradi�onnelles. Il ne s’agit pas d’une aristocra�e de riches ou de nobles, mais une aristocra�e de 
guerriers : les meilleurs, ce sont les plus braves. Comme nous savons que ces derniers n’aspirent qu’à la 
gloire, qui généralement ne peut être obtenue que grâce à une mort au front, on en arrive souvent à 
une aristocra�e de défunts. C’est tout le sens du fameux Panthéon qui est le lieu où séjournent à jamais 
les âmes des grands hommes qui ont, plus que n’importe qui, incarné l’idéal de la morale guerrière. Ce 
n’est donc pas vivant que l’on est le plus adulé, mais plutôt après une mort héroïque et glorieuse. Antoine 
de saint-Just précise à ce propos que « les grands hommes ne meurent jamais dans leur lit4 ». 
 
C’est pourquoi, une organisa�on sociale qui accorde à ses hommes les plus valeureux le statut suprême, 
semble normale et judicieuse, parfois même pour ceux qui ne sont pas au sommet de la hiérarchie. Elle 

 
2 Friedrich Nietzsche, Le gai savoir, Trad. Patric Wolting, Paris, Flammarion, 2000, p. 223. 
3 Antoine de Saint-Just, L’esprit de la révolution, suivi de Fragments sur les institutions républicaines, 
préface de Robert Mandrou, Paris, 10/18, 1998, p. 56. 
4 Antoine de Saint-Just, op. cit., p. 132. 



4 
 

se jus�fierait par le fait que la société se sent constamment en danger. Dans ce cas, il est plus raisonnable 
de laisser ceux qui ont déjà prouvé leur courage et leur loyauté décider du sort de la cité. D’ailleurs, à 
travers toute l’histoire de l’humanité, les plus grandes figures ont acquis leur notoriété, leur statut, et 
surtout leur légi�mité grâce au courage dont ils ont su faire preuve. Ils sont guides, parce qu’ils sont plus 
courageux. (…) 
 
Mais il arrive que [le désir de gloire], ce désir de s’affirmer, soit piégé par les passions. En effet, la morale 
guerrière tend toujours vers la supériorité des plus aptes, la domina�on de l’homme sur le monde et sur 
les autres, puisque comme nous l’avons montré plus haut, dans les sociétés guerrières, le respect n’est 
accordé qu’à ceux qui sont au sommet de la hiérarchie sociale. Si la seule condi�on, pour être respecté, 
c’est de se montrer supérieur aux autres, la lute pour la domina�on devient la seule préoccupa�on des 
individus. La volonté de domina�on est impulsée par l’ins�nct. Comme l’affirme Nietzsche, « tout ins�nct 
est avide de domina�on5 ». Il est donc clair ici que cete morale sociale nous installe dans la menace 
permanente d’une violence qui risque de dégénérer en une agressivité aveugle qui sera mise au service 
d’intérêts personnels et de causes totalement injustes. Si cela arrivait, les valeurs qui sont censées être 
fondatrices de la morale se transformeraient en contre-valeurs. 
 
C’est justement ce qu’il faut éviter ; dans toutes les morales guerrières, il y a une limite à la violence, une 
fron�ère à ne franchir sous aucun prétexte. En effet, dans les sociétés guerrières, le courage qui est érigé 
en vertu suprême, n’a de sens que lorsqu’il est mis au service de la jus�ce, du droit, de l’honneur de la 
famille, du clan ou de la patrie. Le guerrier qui doit être considéré comme un modèle, c’est celui qui met 
son courage au service du plus faible. Il devient alors un protecteur, un guide pour des individus démunis 
et sans défense. Celui qui met sa force au service de l’injus�ce et de l’infortune, n’est pas considéré ici 
comme un guerrier mais comme un brigand. 
 
C’est pourquoi ceux qui sont considérés comme des héros dans l’histoire sont présentés comme des 
individus qui s’illustrent plus par leur sollicitude envers les faibles, que par la violence qu’ils sont capables 
d’infliger à tout adversaire. C’est le cas d’Achille qui est généralement décrit sous les traits d’un impulsif, 
incapable de contrôler sa colère, et pourtant à propos de qui Zeus dira : « il n’est pas stupide ou aveugle 
ou sans pi�é, avec sollicitude il épargnera l’homme qui supplie6 ». 
 
Mais à y voir de près, cet idéal du guerrier apparaît presque comme une utopie. Dans la réalité des 
rapports interhumains, la morale guerrière dégénère généralement en une forme de violence 
totalement injuste qui finit par oublier les causes pour lesquelles elle s’était soulevée. Les raisons d’un 
tel revirement sont à chercher dans les liens très étroits entre la violence et l’agressivité. En effet, la 
violence est une force ra�onnelle, calculée, qui vise des objec�fs précis et est organisée suivant une 
logique déterminée. L’agressivité par contre est guidée par les passions aveugles et elle frappe sans 
objec�f, sans ordre. (…) 
 
 
 

 
5 Friedrich Nietzsche, Par-delà le bien et le mal, Traduction Henry Albert, Paris, Poche, 1991, p. 51. 
6 Homère, Iliade, traduction nouvelle par Jean Louis Backes, Paris, Gallimard, 2013, p. 532. 



5 
 

II.  Éthique de la non-violence 
 
Un bref coup d’œil sur l’histoire de l’humanité nous permet de nous rendre compte du spectacle 
horrifiant qu’offrent les grands événements qui ont marqué l’humanité. C’est à croire que les hommes 
passent le plus clair de leur temps à s’entre-tuer et à s’entre-déchirer. Partout où l’homme a fait un grand 
pas, c’est au prix du sang qu’il paie le sacrifice qui y conduit. Ce spectacle tragique de l’histoire a cons�tué 
un argument pour la condamna�on la plus virulente de la violence. C’est d’ailleurs ce qui a été à l’origine 
d’une vision pacifiste de l’existence, c’est-à-dire la non-violence. (…)  
 
Autant par son enseignement que par la vie qu’il a vécue, le Christ cons�tue une référence pour qui veut 
comprendre quelles sont les idées des tenants de la non-violence. Le premier fait marquant dans 
l’enseignement du Christ, c’est le changement d’orienta�on quant à la manière dont nous devons réagir 
face à l’offense de notre semblable. En effet, le Judaïsme enseigne la loi du talion, mais le Christ prend 
le contre-pied de cet enseignement en affirmant : « vous avez entendu qu’il a été dit “œil pour œil et 
dent pour dent”. Cependant je vous dis “ne vous opposez pas à celui qui est méchant ; mais qui te gifle 
sur la joue droite, tourne aussi vers lui l’autre” 7». 
 
Le fondement de cet enseignement, c’est la volonté de metre fin à la spirale de la vengeance. En effet, 
la loi du talion semble être l’expression la plus éloquente de la jus�ce, mais ici, l’objec�f ce n’est pas 
rendre sa�sfaire la vic�me offensée, mais de privilégier le pardon, la réconcilia�on plutôt qu’une 
vengeance qui pourrait créer d’autres frustra�ons et engendrer une réplique et donc une violence 
interminable. Certes, on peut bien objecter qu’en préférant pardonner à l’offenseur plutôt que de le 
sanc�onner, on risque de l’encourager à persévérer dans l’injus�ce et dans l’offense. Mais ce qui est visé 
ici, c’est la possibilité de transformer l’offenseur, de la sor�r de sa situa�on par l’intermédiaire d’une 
prise de conscience personnelle de sa part. (…) 
 
Ce qui apparaît dans ces différentes orienta�ons, c’est la même convic�on qu’en ne ripostant pas, 
l’offenseur va prendre lui-même conscience qu’il a emprunté un mauvais chemin et changera de 
comportement de son propre chef. Cete dissocia�on entre le péché et le pécheur repose sur un 
op�misme anthropologique qui détache le mal de la racine de l’humanité. En effet, le mal est considéré 
ici comme un accident dans l’affirma�on authen�que de notre être, mais il n’est, par essence, lié à aucun 
être humain. Dans ce cas, ce qu’il faut, c’est une confiance absolue en la capacité de chaque être humain 
à se conver�r, à reprendre le droit chemin. C’est d’ailleurs tout le sens de cete affirma�on du Christ : 
« Con�nuez d’aimer vos ennemis et priez pour ceux qui vous persécutent8 ». (…) 
 
Que vaut aujourd’hui un tel enseignement dans un monde dominé par le ra�onalisme à outrance et le 
rejet de plus en plus affiché des valeurs religieuses ? À voir comment le monde fonc�onne, on serait 
tenté par le pessimisme, car il y a de fortes chances que la plupart des valeurs morales véhiculées par la 
religion soient tombées dans les oreilles de sourds. C’est à croire que Nietzsche avait raison en déclarant 
la mort de Dieu. Mais en réalité, même si la théorie de la non-violence a des fondements religieux, elle 
n’en demeure pas moins une vision ra�onnelle qui aurait même pu s’exprimer et se développer sans cet 

 
7 Mathieu, 5 : 38-39. 
8 Mathieu, 5 : 44. 



6 
 

enseignement religieux. C’est ce qu’Albert Memmi montre en déclarant : « Dieu est mort tout serait 
permis ? Non ! Qu’il soit vivant ou mort, il y a des conduites qui ne sont pas permises, la morale n’est 
pas le monopole des croyants9 ». 
 
C’est dire donc que la philosophie de la non-violence doit beaucoup à l’enseignement religieux, surtout 
son op�misme anthropologique, mais qu’elle serait tout à fait per�nente sans la référence à la religion. 
C’est justement sur cete dernière idée que vont s’appuyer les théoriciens de la non-violence. Les tenants 
de la non-violence sont convaincus que, quel que soit le degré de mal ateint par un homme, le mal 
moral et le mal physique, ce dernier peut reprendre le chemin qui mène vers le bien. Mais dans 
l’orienta�on qu’ils impulseront à la technique non violente, Gandhi, Mar�n Luther King, Jean-Marie 
Muller, Lanza del Vasto et tous les grands noms laïcs de la non-violence, vont trancher avec la religion. 
Dans la perspec�ve religieuse, la conversion du sujet est la condi�on du salut, c’est pourquoi elle 
s’ob�ent d’abord par la prière. Dans la perspec�ve plus ra�onnelle des théoriciens de la non-violence en 
revanche, la conversion s’ob�ent par la prise de conscience du persécuteur du caractère absurde de la 
violence qu’il inflige injustement. La démarche est donc fondée sur un op�misme anthropologique que 
l’on retrouve également dans beaucoup de systèmes philosophiques qui accordent une place essen�elle 
à la dimension morale de l’existence. Celui qui a le plus incarné cet op�misme, c’est certainement Kant. 
Pour l’auteur de « l’impéra�f catégorique », « si on recule et que, dans la chute accélérée, on aille vers 
le pire on ne doit pas désespérer de trouver le point de conversion (punctum plexuscontrarii) là où, grâce 
à la complexion morale de notre espèce, la marche de celle-ci se trouve de nouveau vers le mieux10 ». 
 
Ce qui peut conforter cet op�misme, c’est que l’humanité vit une expérience drama�que. Le malheur 
dans lequel se trouvent la plupart des hommes, malheur causé par le spectacle désolant de la violence 
exacerbée, est certainement un mo�f d’espoir puisqu’aucun homme ne refuserait en principe 
d’abandonner une violence qui pourrait causer sa propre perte. Car au fond, le danger de la violence 
absolue, c’est qu’elle met la vie des autres en péril, tout autant que celle de son auteur. À la longue, c’est 
un suicide qui ne dit pas son nom. 
 
C’est pourquoi Gandhi est convaincu que « l’humanité court à son suicide si le monde n’adopte pas la 
non-violence11 ». Cete convic�on que la solu�on se trouve dans la pra�que de la non-violence a été à 
l’origine de son applica�on dans le domaine poli�que. Cete philosophie de vie a servi de base à l’ac�on 
de grandes figures telles que Gandhi et Mar�n Luther King. Quand la non-violence est appliquée à 
l’ac�on poli�que, ou à l’ac�on citoyenne de revendica�on de la jus�ce, elle devient une force est mise 
au service d’objec�fs clairement définis. 
 
Pour Mar�n Luther King, l’usage de la méthode non violente obéit à une volonté de construire un avenir 
paisible au-delà de tous les clivages et des contradic�ons de l’histoire. Il faut penser à metre en place 
une méthode de lute qui permete, non pas une perpétua�on du conflit, mais la possibilité d’une sor�e 

 
9 Albert Memmi, « Intégrisme et laïcité » in : Manière de voir n° 48 Le Monde diplomatique, L’offensive des 
religions, bimestriel novembre-décembre 1999, p. 10. 
10 Emmanuel Kant, Le conflit des facultés, traduction, introduction et notes de Jean Gibelin, Paris, Vrin, 
1997, p. 98. 
11 Gandhi, La voie de la non-violence, traduit de l’Anglais et annoté par Guy Vogelweith, Paris, Gallimard, 
2011, p. 111. 



7 
 

de crise. Cete méthode a été appliquée dans sa lute contre la ségréga�on raciale. L’objec�f était de 
construire une société dans laquelle les différences de couleurs ne seraient plus source de conflit mais 
plutôt source de paix. Dans « I Have a dream », un de ses discours devenu le symbole de cet op�misme, 
Mar�n Luther King déclare : « je rêve que, un jour, sur les rouges collines de Géorgie les fils des anciens 
esclaves et les fils des anciens propriétaires d’esclaves pourront s’asseoir ensemble à la table de la 
fraternité12 ». 
 
Le chemin qui mène à la réalisa�on de ce rêve est long, sinueux et c’est par la pa�ence et la méthode 
que l’on pourra y parvenir. C’est un long travail qui commence d’abord par la sensibilisa�on et 
l’appropria�on par les masses opprimées des principes de la non-violence. C’est donc par une éduca�on 
à la non-violence qu’il faut commencer. À cete campagne de sensibilisa�on succède, une ac�on 
incitatrice visant à metre en pra�que les idées véhiculées. Avec Mar�n Luther King comme avec Gandhi, 
la non-violence rime surtout avec la désobéissance civile. Ici la désobéissance est une manifesta�on du 
refus d’admetre et de cau�onner l’injus�ce et l’exploita�on. C’est une mise en applica�on de cete 
résolu�on de Thoreau « il est de mon devoir, en tout état de cause de m’assurer que je ne contribue pas 
au mal que je condamne13 ». Pendant que Mar�n Luther King demandait aux noirs de boycoter les cars 
de transport public, Gandhi encourageait les siens à faire de même avec l’industrie tex�le anglaise et à 
préférer le port de vêtements tradi�onnels hindous. 
 
Il convient de préciser que la non-violence n’est pas une vision de circonstance, c’est-à-dire qu’elle n’est 
pas une forme de revendica�on des�née à régler le problème d’une classe sociale ou d’une couche 
par�culière de la société. Elle n’est pas non plus des�née à combatre un régime quelconque ni une 
hiérarchie. C’est au contraire un combat permanent contre toute forme d’exclusion, d’injus�ce, 
d’exploita�on. C’est d’ailleurs pourquoi, pour être en cohérence avec les idées qu’ils développent, 
Gandhi exigeait de ses compagnons qu’ils acceptent les « intouchables14 », qu’ils les considèrent comme 
des membres à part en�ère de la société hindoue. Car, au fond, on ne peut pas prétendre luter contre 
l’exclusion et con�nuer à croire que les « intouchables » sont maudits et donc méritent d’être exclus de 
l’ordre social. Cete manière de procéder était censée permetre d’éviter la confronta�on directe avec 
l’adversaire. C’est en quelque sorte une manière de faire une révolu�on mais sans effusion de sang. 
Mar�n Luther King décrit ce processus en ces termes : « tout comme l’éclair, silencieux jusqu’à ce que 
frappe la foudre de la révolu�on, la révolu�on noire se propagea sans bruit. Mais quand elle frappa, le 
bruit de la déflagra�on révéla sa force et le choc produit par sa sincérité et sa ferveur dévoila une 
puissance d’une terrible intensité15 ». 
 
À cause de la virulence de termes u�lisés, cete descrip�on de Mar�n Luther King donnerait presque 
l’impression qu’il s’agit d’une violence intense infligée aux auteurs de la persécu�on. En réalité, il s’agit 

 
12 Martin Luther King, « Je fais un rêve » in : Je fais un rêve : les grands textes du pasteur noir, Présentation 
Bruno Chenu, trad. Marc Saporta, Paris, Bayard Éditions, 2010, p. 67. 
13 Henry David, Thoreau, La désobéissance civile, traduit par J. Mailhos, Paris, Gallmeister, 2017, p. 18. 
14 Dans la société traditionnelle indienne, les « intouchables » sont considérés comme des parias. Ils sont 
selon la religion traditionnelle des êtres frappés d’impureté et qui à ce titre ne peuvent causer que du tort 
aux autres en leur transmettant leur impureté. 
15 Martin Luther King, Révolution non-violente, traduit de l’américain par Odile Pidoux, Paris, Payot, 1965, p. 
13. 



8 
 

ici d’une forme de violence car, comme nous l’avons déjà montré dans nos précédents travaux, la non-
violence n’est pas une néga�on totale et absolue de toute forme de violence, car l’absence de violence 
est impossible dans l’existence humaine. Mais au fond c’est une violence spirituelle, une violence verbale 
ou plutôt psychologique, qui au nom d’un ensemble de principes éthiques, cherche à se subs�tuer à une 
forme de violence physique qui est mise au service de la simple volonté de puissance de certains 
hommes. Ce qu’il ne faut jamais perdre de vue ici c’est que, comme l’affirme Jean Danielle Causse, « le 
contraire de la violence n’est pas la non-violence16 ». 
 
Justement parce que la non-violence elle-même comporte une part de violence quelle que soit sa nature, 
elle est suscep�ble de dégénérer et de finir par coïncider avec ce qu’elle prétend éradiquer, c’est-à-dire 
la violence injuste fondée sur la volonté d’anéan�r l’autre. En effet, le fait que l’homme soit suscep�ble, 
quel que soit par ailleurs son degré de maîtrise de soi, de céder à ses passions, fait planer le doute sur 
sa capacité à se détourner de la violence injus�fiée. L’histoire nous révèle que les défenseurs des causes 
les plus nobles ne sont jamais à l’abri d’une déchéance. C’est peut-être parce qu’il est conscient de cela 
que Mar�n Luther King aver�t : « livrons toujours notre bataille sur les hauts plateaux de la dignité et de 
la discipline. Il ne faut pas que notre revendica�on dégénère en violence physique17 ». 
 
Le doute que l’on peut formuler, sur la capacité des hommes à obéir à cete exigence que la non-violence 
nous invite à respecter, est renforcé par la tournure des grands événements de l’histoire. En effet, il est 
aujourd’hui plus que légi�me de s’interroger sur la possibilité réelle de metre en pra�que les principes 
de la philosophie de la non-violence dans les affaires poli�ques. Si, comme le prétendent Gandhi et 
compagnie, la non-violence est la solu�on à tous les maux de l’humanité pourquoi alors, malgré toutes 
les tenta�ves sans cesse répétées des tenants de la non-violence l’humanité est-elle réfractaire à cete 
idée ? Si le salut de l’humanité réside dans la non-violence pourquoi tarde-t-elle à être appliquée ? 
 
On pourra objecter bien sûr que Mar�n Luther King a réussi, un tant soit peu, à faire accepter les droits 
des noirs, que Gandhi a ouvert la voie à l’indépendance et à la reconnaissance du peuple indien, mais 
les succès mi�gés de la non-violence ne sont que des épiphénomènes dans l’histoire poli�que du monde. 
Même Gandhi reconnaît cete part d’échec dans l’applica�on des principes qu’il a défendus. En effet, à 
propos de la ques�on de savoir s’il avait réussi à faire accepter sa vision du monde, il affirme : « ma 
réponse m’oblige à avouer mon échec mais nullement la faillite de la non-violence18 ». En d’autres 
termes, pour Gandhi, si la non-violence a jusque-là échoué, ce n’est pas au niveau des principes, mais ce 
sont plutôt les hommes qui sont chargés d’appliquer ces principes qui ont failli. Cela veut dire donc qu’il 
est toujours possible d’envisager l’applica�on efficace des principes de la non-violence. Ce qu’il montre 
ainsi, c’est que son échec personnel ne doit pas conduire à du scep�cisme, puisqu’on doit garder espoir 
et rester convaincu qu’un jour l’humanité entendra raison. 
 

 
16 Jean Danielle Causse, « La violence divine sous le masque de l’amour », in : Daniel Marguerat (sous dir.), 
Dieu est-il violent ? Paris, Bayard, 2008, p. 100. 
17 Martin Luther King, « Je fais un rêve » in : Je fais un rêve : les grands textes du pasteur noir, Présentation 
Bruno Chenu, trad. Marc Saporta, Paris, Bayard Éditions, 2010, p. 65. 
18 Gandhi, La voie de la non-violence, Traduit de l’Anglais et annoté par Guy Vogelweith, Paris, Gallimard, 
2011, p. 112. 



9 
 

Cet échec doit donc être considéré comme faisant par�e du processus normal de l’évolu�on de 
l’humanité. D’ailleurs, c’est dans la complexité de la réalité humaine qu’il faut chercher les causes de cet 
échec. En effet, l’échec n’est que la manifesta�on de l’imperfec�on de l’homme. C’est justement 
pourquoi la morale a de la valeur, puisqu’elle est une tenta�ve sans cesse répétée de réduire les 
conséquences de cete imperfec�on. C’est ce qui pousse Simone de Beauvoir à affirmer que « les 
morales les plus op�mistes ont toutes commencé par souligner la part d’échec que comporte la 
condi�on humaine, sans échec pas de morale19 ». (…) 
 
[Il] est nécessaire de s’interroger sur la per�nence de metre en applica�on les principes de l’éthique de 
la non-violence dans le champ poli�que, c’est-à-dire dans la ges�on de l’État. Telle que présentée par ces 
grandes figures, la non-violence apparaît comme une morale individuelle et privée. Elle est basée sur la 
décision du sujet qui, dans son for intérieur, est convaincu qu’il peut transformer son agresseur en 
homme de bien en lui pardonnant. Mais dans la sphère publique, l’applica�on d’un tel principe 
nécessiterait que tous ceux qui ont été vic�mes de violences injustes soient dans les mêmes disposi�ons. 
Nous savons tous qu’il est nécessaire d’avoir une certaine grandeur d’âme pour résister à l’envie de 
réparer un tort subi. Et cete grandeur d’âme n’est pas la chose la mieux partagée chez les hommes. 
 
Les vic�mes de génocides, d’exac�ons, de torture ne sont pas toujours prêtes à pardonner. Comme 
l’affirme Amin Maalouf, « lorsqu’on a été brimé à cause de sa religion, lorsqu’on a été humilié ou raillé à 
cause de sa peau, ou de son accent ou de ses habits rapiécés, on ne l’oubliera pas20 ». 
 
Lorsqu’une communauté est vic�me d’exac�ons, de meurtres collec�fs ou des pires formes d’injus�ce, 
il y aura toujours certains de ses membres qui seront tentés par la vengeance ou qui exigeront que jus�ce 
soit faite. Le cas le plus illustra�f c’est celui du combat des noirs pour l’égalité. Pendant que Mar�n Luther 
King, préférait la méthode non violente, Malcolm X et les siens avaient préféré une lute radicale contre 
ce qu’ils considéraient comme une injus�ce inacceptable. 
 
Pourtant Mar�n Luther King est convaincu, que « la méthode non-violente est basée sur la convic�on 
que l’univers est du côté de la jus�ce21 ». En d’autres termes, King et Malcolm X partageaient la nécessité 
d’exiger la jus�ce, sauf qu’ils ne s’accordaient pas sur la manière de l’obtenir. En réalité, ce que Malcolm 
X reprochait à Mar�n Luther King, c’est de vouloir coûte que coûte la paix au point de sacrifier la jus�ce. 
Mais le véritable problème ici c’est leur concep�on de la jus�ce. Pour Malcolm X, la jus�ce consisterait 
à réparer le préjudice causé aux noirs, alors que pour King la jus�ce sera effec�ve le jour où les noirs 
seront reconnus en tant que peuple libre au même �tre que les blancs. Exiger la répara�on du préjudice, 
c’est faire courir le risque d’une perpétua�on de la violence, car il est impossible de sa�sfaire un cœur 
meurtri. Cete divergence entre Mar�n Luther King et Malcolm X est une illustra�on de la difficulté à 
metre en applica�on les principes de la non-violence dans l’espace public. Car pour que cela puisse être 
possible, il faut que l’éduca�on à la non-violence ait au préalable réussi à s’installer durablement dans la 
conscience des hommes, ce qui n’est pas le cas présentement. 

 
19 Simone de Beauvoir, Pour une morale de l’ambiguïté, Paris, Gallimard, « folio essais », 2008, p. 15. 
20 Amin Maalouf, Les identités meurtrières, Paris, Grasset, 2011, p. 34. 
21 Martin Luther King, « Non-violence et justice raciale » in : Je fais un rêve : les grands textes du pasteur noir, 
présentation Bruno Chenu, trad. Marc Saporta, Paris, Bayard Éditions, 2010, p. 28. 



10 
 

 
 
 

 

Exemples de thèmes de réflexion afin de vous permetre de formuler une ou deux ques�ons 
philosophiques sur lesquelles vous aimeriez discuter :  
 
 

1- L’éthique guerrière comme la condi�on de la survie de l’humanité et comme source d’un bien 
moral. (Voir p. 2 : « La vie est dure, agressive et sans pi�é, c’est pourquoi, il ne faut afficher 
aucune forme de faiblesse, si on veut éviter d’être son prisonnier. ») 

 
 

2- Éthique de la non-violence comme condi�on de l’aboli�on du mal. (Voir p. 5 : « En effet, le mal 
est considéré ici comme un accident dans l’affirma�on authen�que de notre être, mais il n’est, 
par essence, lié à aucun être humain. Dans ce cas, ce qu’il faut, c’est une confiance absolue en la 
capacité de chaque être humain à se conver�r, à reprendre le droit chemin. ») 

 
 

3- L’u�lisa�on de la non-violence par les citoyen-nes comme moyen de résistance et de révolu�on 
face à l’injus�ce. 

 
 

4- La légi�mité de la violence exercée par les citoyen-nes afin de luter contre l’injus�ce. 
 
 

5- L’éthique guerrière comme source d’inspira�on pour orienter les poli�ques publiques, au Canada 
et au Québec.  

 
 

 
 
Formulez une ou deux ques�ons philosophiques suscitées par ce texte et qui s�mulent votre curiosité :  
 

1) _____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________ 

 

2) _____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________

_____________________________________________________________________________ 


