Atelier sur la violence politique
Intercollégial de Philosophie 2026

Animation : lvan Bendwell et Catherine Guindon, cégep de Saint-Laurent

Description de I'atelier : Cette activité consistera en une communauté de recherche philosophique
(CRP) a propos du texte Approche éthique de la violence politique de Mory Thiam. Une CRP est une
discussion en groupe de nature argumentative. Elle ne prendra pas la forme d’un débat rhétorique,
mais plut6t celle d’une recherche en commun de réponses a une question de nature philosophique.

Afin de vous préparer a l'atelier, nous vous demandons préalablement de lire ce texte, puis de formuler
a partir de lui une ou deux questions philosophiques qui suscitent votre réflexion et curiosité. Lors de
I'atelier, nous choisirons démocratiquement la ou les questions sur lesquelles nous discuterons. A la
fin du texte de Thiam, nous vous proposons des thémes a partir desquels il est possible (mais pas
obligatoire) de s’inspirer pour formuler vos questions.

Approche éthique de la violence politique
Par Mory Thiam (Université Cheikh Anta DIOP de Dakar, Sénégal)

Source : Les fondements de la violence politique, 2021, pages 61 a 83, Editions Hermann.

Lorsqu’on aborde la question de la violence, la perspective la plus généralement empruntée est celle de
I'éthique. En effet, en lisant les grands traités sur la violence nous avons l'impression que la seule
approche possible est celle de I'éthique. Mais une éthique tournée vers une condamnation, un rejet de
toute forme d’expression de la violence. Cette maniere de percevoir les choses comporte une double
lacune : la premiére consiste a trop restreindre l'optique d’étude puisque la violence n’a pas qu’une
dimension éthique. La deuxiéme lacune consiste a se placer dans une optique de jugement trop hatif et
trop négatif qui ne permettrait pas de prendre en compte la complexité de la question. Il est vrai, et nous
le reconnaissons bien, le monde est aujourd’hui confronté a une forme de violence qui heurte toutes les
valeurs morales auxquelles 'humanité a toujours fait référence. C’est pourquoi nous ne pouvons faire
I’économie d’'une étude de la perspective éthique de la violence. Mais la particularité de notre démarche,
c’est gqu’elle ne repose pas sur un préjugé visant a discréditer toute forme de violence. Au contraire, nous
cherchons a étudier la complexité des rapports entre violence et éthique. C’est pourquoi nous avons
choisi d’aborder les deux problémes éthiques qui nous semblent étre les plus récurrents de notre
modernité a savoir, les différentes formes de manifestation de I'éthique guerriere et I'éthique de la non-
violence.



I.  Ethique de la guerre

Nous avons alors des sociétés régies par une éthique pacifiste et d’autres régies par une éthique
guerriere. C'est cette derniere qui nous préoccupe ici, particulierement dans la perspective de la prise
en charge des fondements de la violence politique.

Mais pour mieux prendre en charge cette dimension de la violence, il nous faut partir d’'une définition
de I'éthique guerriere. L'éthique guerriere est un code de conduite fondé sur I'exaltation du courage, du
risque, comme condition pour atteindre un objectif fixé. Un individu obéit a une morale guerriere
lorsqu’il est convaincu que, pour arriver a ses fins, il est obligé d’exercer mais aussi de subir la violence.
La violence est ici une valeur dans la mesure ou elle est considérée soit comme bonne en elle-méme,
soit comme la source du bien. Bien sir, toute morale guerriere admet le fait que la violence puisse étre
un mal physique ou un mal psychologique, mais a condition que celle-ci soit source d’'un bien moral.
C’est justement a cause du fait qu’elle se manifeste généralement comme un mal physique que ceux qui
obéissent a la morale guerriére se croient toujours supérieurs aux autres au nom de leur capacité a
exercer mais aussi et surtout a subir la violence.

C’est pourquoi Francis Fukuyama dit de I'éthique guerriere qu’elle est un « sens de la supériorité innée
fondée sur le risque de la mort volontairement assumée!». Pour comprendre beaucoup de
comportements violents dans I'espace politique, il faut étudier le code de conduite auquel certains
citoyens obéissent. Il est vrai, que dans nos sociétés modernes qui sont globalisées, se cotoient plusieurs
univers culturels et donc plusieurs systemes de valeur, au point qu’on ne pourrait imputer le
comportement violent a un seul facteur. Mais aussi loin que I'on remonte dans |’histoire des hommes, la
violence a toujours été quelque part liée a la bravoure, au courage, a I’honneur, des valeurs qui, du reste,
se trouvent sublimées par I'éthique guerriére.

Le pilier de I'éthique guerriére c’est le courage. Dans toutes les morales guerrieres, on retrouve presque
la méme conception du courage, c’'est-a-dire, non la capacité a faire violence, mais a la subir en toute
connaissance des dangers encourus. Etre courageux, c’est tenir fermement et ne pas reculer face au
danger ou face a la difficulté. C’est d’ailleurs, la réponse que le Général Lachés a donnée a Socrate a
propos de sa question portant sur la définition du courage. Limportant ici, ce n'est pas forcément de
vaincre le danger, mais plut6t de ne pas lui céder. (...)

Cette philosophie du courage repose sur une certaine vision du monde. En effet, pour I'éthique guerriére,
le courage est la condition de possibilité du maintien de I'existence humaine, puisque cette derniere est
dans son essence méme dramatique. En effet, si I'éthique guerriére apparait comme la condition de la
survie de 'humanité, c’est que la vie elle-méme est considérée comme agressive dans son essence. La
vie est dure, agressive et sans pitié, c’est pourquoi, il ne faut afficher aucune forme de faiblesse, si on
veut éviter d’étre son prisonnier.

" Francis Fukuyama, La fin de [histoire et le dernier homme, Trad. Denis-Armand Canal, Paris, Champs-
Flammarion, 1993, p. 178.



Ainsi, la souffrance est inévitable et il vaut mieux l'affronter et la dompter plutét que de chercher
vainement a la fuir. Dans toutes les sociétés guerrieres, le statut supréme, celui de héros, s'obtient grace
a un affrontement permanent de la tragédie de I'existence. Mais cet affrontement n’est possible que
parce que le courage est supporté par une forte dose d’optimisme. Le héros affronte le danger surtout
parce qu’il est convaincu de pouvoir le dompter. Ce qui rend héroique c’est donc, comme le dit Nietzsche,
« s"avancer simultanément vers sa haute souffrance et vers sa plus haute espérance? ».

La deuxiéme valeur fondamentale que la morale guerriere défend, c’est ’honneur. 'honneur, c’est la
portée morale et la dignité a laquelle un individu ou un groupe peut aspirer. S'il est considéré comme
une des valeurs suprémes, c’est parce qu’il détermine le statut du sujet dans I'organisation sociale. Ce
qui est honorable, c’est ce qui est digne d’une grande considération, qui peut méme aller jusqu’a la
vénération pure et simple. Car, dans les sociétés guerrieres, 'honneur est une valeur a laquelle on est
attaché autant que le croyant se sent lié a Dieu.

Dans les sociétés qui n‘obéissent pas a I'éthique guerriere, I’'honneur est parfois lié a I'appartenance
sociale ; on juge un individu honorable lorsqu’il fait partie de la noblesse. En réalité ici I'honneur est
reconnu a la classe sociale et I'individu en est crédité au nom de son appartenance a cette classe. Mais
dans les sociétés guerriéres, I’honneur se gagne ou se perd en fonction de la bravoure et du courage
dont chaque individu a pu faire preuve.

On n’hérite pas de I'honneur, on le conquiert grace a la force de ses actes. C’est pourquoi Antoine de
Saint-Just considére que « c’est une absurde maxime que celle de I'honneur héréditaire3 ». La
conséguence est que les sociétés guerrieres ne sont pas hiérarchisées de la méme maniére que les
autres. La oU, dans les autres sociétés, I'acces au sommet de la hiérarchie sociale est généralement lié a
la richesse ou a la naissance, ici elle est liée au courage. Au sommet de la hiérarchie sociale, on retrouve
les guerriers qui, grace a leur courage sont considérés comme étant les seuls a pouvoir conduire la
destinée du peuple. Lexemple le plus frappant de cette hiérarchisation, c’est la société spartiate. (...)

Il s’installe ainsi [dans la société guerre] une forme d’aristocratie, mais qui est différente des formes
traditionnelles. Il ne s’agit pas d’une aristocratie de riches ou de nobles, mais une aristocratie de
guerriers : les meilleurs, ce sont les plus braves. Comme nous savons que ces derniers n‘aspirent qu’a la
gloire, qui généralement ne peut étre obtenue que grace a une mort au front, on en arrive souvent a
une aristocratie de défunts. C’est tout le sens du fameux Panthéon qui est le lieu ou séjournent a jamais
les ames des grands hommes qui ont, plus que n’importe qui, incarné I'idéal de la morale guerriére. Ce
n’est donc pas vivant que I'on est le plus adulé, mais plutdt apres une mort héroique et glorieuse. Antoine
de saint-Just précise a ce propos que « les grands hommes ne meurent jamais dans leur lit* ».

C’est pourquoi, une organisation sociale qui accorde a ses hommes les plus valeureux le statut supréme,
semble normale et judicieuse, parfois méme pour ceux qui ne sont pas au sommet de la hiérarchie. Elle

2 Friedrich Nietzsche, Le gai savoir, Trad. Patric Wolting, Paris, Flammarion, 2000, p. 223.

3 Antoine de Saint-Just, L'esprit de la révolution, suivi de Fragments sur les institutions républicaines,
préface de Robert Mandrou, Paris, 10/18, 1998, p. 56.

4 Antoine de Saint-Just, op. cit., p. 132.



se justifierait par le fait que la société se sent constamment en danger. Dans ce cas, il est plus raisonnable
de laisser ceux qui ont déja prouvé leur courage et leur loyauté décider du sort de la cité. D’ailleurs, a
travers toute I’histoire de 'humanité, les plus grandes figures ont acquis leur notoriété, leur statut, et
surtout leur légitimité grace au courage dont ils ont su faire preuve. lls sont guides, parce qu’ils sont plus
courageux. (...)

Mais il arrive que [le désir de gloire], ce désir de s’affirmer, soit piégé par les passions. En effet, la morale
guerriere tend toujours vers la supériorité des plus aptes, la domination de I’homme sur le monde et sur
les autres, puisque comme nous I'avons montré plus haut, dans les sociétés guerriéres, le respect n’est
accordé qu’a ceux qui sont au sommet de la hiérarchie sociale. Si la seule condition, pour étre respecté,
c’est de se montrer supérieur aux autres, la lutte pour la domination devient la seule préoccupation des
individus. La volonté de domination est impulsée par I'instinct. Comme I'affirme Nietzsche, « tout instinct
est avide de domination® ». Il est donc clair ici que cette morale sociale nous installe dans la menace
permanente d’une violence qui risque de dégénérer en une agressivité aveugle qui sera mise au service
d’intéréts personnels et de causes totalement injustes. Si cela arrivait, les valeurs qui sont censées étre
fondatrices de la morale se transformeraient en contre-valeurs.

C’est justement ce qu’il faut éviter ; dans toutes les morales guerriéres, il y a une limite a la violence, une
frontiere a ne franchir sous aucun prétexte. En effet, dans les sociétés guerrieres, le courage qui est érigé
en vertu supréme, n’a de sens que lorsqu’il est mis au service de la justice, du droit, de 'honneur de la
famille, du clan ou de la patrie. Le guerrier qui doit étre considéré comme un modeéle, c’est celui qui met
son courage au service du plus faible. Il devient alors un protecteur, un guide pour des individus démunis
et sans défense. Celui qui met sa force au service de I'injustice et de I'infortune, n’est pas considéré ici
comme un guerrier mais comme un brigand.

C’est pourquoi ceux qui sont considérés comme des héros dans I'histoire sont présentés comme des
individus qui s’illustrent plus par leur sollicitude envers les faibles, que par la violence qu’ils sont capables
d’infliger a tout adversaire. C’est le cas d’Achille qui est généralement décrit sous les traits d’'un impulsif,
incapable de contrbler sa colére, et pourtant a propos de qui Zeus dira : « il n’est pas stupide ou aveugle
ou sans pitié, avec sollicitude il épargnera ’lhomme qui supplie® ».

Mais a y voir de pres, cet idéal du guerrier apparait presque comme une utopie. Dans la réalité des
rapports interhumains, la morale guerriere dégénére généralement en une forme de violence
totalement injuste qui finit par oublier les causes pour lesquelles elle s’était soulevée. Les raisons d’un
tel revirement sont a chercher dans les liens tres étroits entre la violence et I'agressivité. En effet, la
violence est une force rationnelle, calculée, qui vise des objectifs précis et est organisée suivant une
logique déterminée. Lagressivité par contre est guidée par les passions aveugles et elle frappe sans
objectif, sans ordre. (...)

5 Friedrich Nietzsche, Par-dela le bien et le mal, Traduction Henry Albert, Paris, Poche, 1991, p. 51.
8 Homeére, lliade, traduction nouvelle par Jean Louis Backes, Paris, Gallimard, 2013, p. 532.



Il. Ethique de la non-violence

Un bref coup d’ceil sur I'histoire de I'humanité nous permet de nous rendre compte du spectacle
horrifiant qu’offrent les grands événements qui ont marqué I’"humanité. C’est a croire que les hommes
passent le plus clair de leur temps a s’entre-tuer et a s’entre-déchirer. Partout ol I’homme a fait un grand
pas, c’est au prix du sang qu’il paie le sacrifice qui y conduit. Ce spectacle tragique de |’histoire a constitué
un argument pour la condamnation la plus virulente de la violence. C’est d’ailleurs ce qui a été a l'origine
d’une vision pacifiste de l'existence, c’est-a-dire la non-violence. (...)

Autant par son enseignement que par la vie qu’il a vécue, le Christ constitue une référence pour qui veut
comprendre quelles sont les idées des tenants de la non-violence. Le premier fait marquant dans
I'enseignement du Christ, c’est le changement d’orientation quant a la maniere dont nous devons réagir
face a l'offense de notre semblable. En effet, le Judaisme enseigne la loi du talion, mais le Christ prend
le contre-pied de cet enseignement en affirmant : « vous avez entendu qu’il a été dit “ceil pour ceil et
dent pour dent”. Cependant je vous dis “ne vous opposez pas a celui qui est méchant ; mais qui te gifle
sur la joue droite, tourne aussi vers lui 'autre” 7».

Le fondement de cet enseignement, c’est la volonté de mettre fin a la spirale de la vengeance. En effet,
la loi du talion semble étre I'expression la plus éloquente de la justice, mais ici, I'objectif ce n’est pas
rendre satisfaire la victime offensée, mais de privilégier le pardon, la réconciliation plutét qu’une
vengeance qui pourrait créer d’autres frustrations et engendrer une réplique et donc une violence
interminable. Certes, on peut bien objecter qu’en préférant pardonner a l'offenseur plutét que de le
sanctionner, on risque de lI'encourager a persévérer dans l'injustice et dans l'offense. Mais ce qui est visé
ici, c’est la possibilité de transformer l'offenseur, de la sortir de sa situation par I'intermédiaire d’une
prise de conscience personnelle de sa part. {...)

Ce qui apparait dans ces différentes orientations, c’est la méme conviction qu’en ne ripostant pas,
I'offenseur va prendre lui-méme conscience qu’il a emprunté un mauvais chemin et changera de
comportement de son propre chef. Cette dissociation entre le péché et le pécheur repose sur un
optimisme anthropologique qui détache le mal de la racine de I'humanité. En effet, le mal est considéré
ici comme un accident dans I'affirmation authentique de notre étre, mais il n’est, par essence, lié a aucun
étre humain. Dans ce cas, ce qu’il faut, c’est une confiance absolue en la capacité de chaque étre humain
a se convertir, a reprendre le droit chemin. C’est d’ailleurs tout le sens de cette affirmation du Christ :
« Continuez d’aimer vos ennemis et priez pour ceux qui vous persécutent® ». (...)

Que vaut aujourd’hui un tel enseignement dans un monde dominé par le rationalisme a outrance et le
rejet de plus en plus affiché des valeurs religieuses ? A voir comment le monde fonctionne, on serait
tenté par le pessimisme, car il y a de fortes chances que la plupart des valeurs morales véhiculées par la
religion soient tombées dans les oreilles de sourds. C’est a croire que Nietzsche avait raison en déclarant
la mort de Dieu. Mais en réalité, méme si la théorie de la non-violence a des fondements religieux, elle
n’en demeure pas moins une vision rationnelle qui aurait méme pu s’exprimer et se développer sans cet

7 Mathieu, 5 : 38-39.
8 Mathieu, 5: 44.



enseignement religieux. C’est ce qu’Albert Memmi montre en déclarant : « Dieu est mort tout serait
permis ? Non ! Qu’il soit vivant ou mort, il y a des conduites qui ne sont pas permises, la morale n’est
pas le monopole des croyants® ».

C’est dire donc que la philosophie de la non-violence doit beaucoup a I'enseignement religieux, surtout
son optimisme anthropologique, mais qu’elle serait tout a fait pertinente sans la référence a la religion.
C’est justement sur cette derniére idée que vont sappuyer les théoriciens de la non-violence. Les tenants
de la non-violence sont convaincus que, quel que soit le degré de mal atteint par un homme, le mal
moral et le mal physique, ce dernier peut reprendre le chemin qui méne vers le bien. Mais dans
I'orientation qu’ils impulseront a la technique non violente, Gandhi, Martin Luther King, Jean-Marie
Muller, Lanza del Vasto et tous les grands noms laics de la non-violence, vont trancher avec la religion.

Dans la perspective religieuse, la conversion du sujet est la condition du salut, c’est pourquoi elle
s’obtient d’abord par la priére. Dans la perspective plus rationnelle des théoriciens de la non-violence en
revanche, la conversion s’obtient par la prise de conscience du persécuteur du caractere absurde de la
violence qu’il inflige injustement. La démarche est donc fondée sur un optimisme anthropologique que
I'on retrouve également dans beaucoup de systemes philosophiques qui accordent une place essentielle
a la dimension morale de I'existence. Celui qui a le plus incarné cet optimisme, c’est certainement Kant.
Pour l'auteur de « I'impératif catégorique », « si on recule et que, dans la chute accélérée, on aille vers
le pire on ne doit pas désespérer de trouver le point de conversion (punctum plexuscontrarii) la ou, grace
a la complexion morale de notre espéce, la marche de celle-ci se trouve de nouveau vers le mieux'® ».

Ce qui peut conforter cet optimisme, c’est que I’humanité vit une expérience dramatique. Le malheur
dans lequel se trouvent la plupart des hommes, malheur causé par le spectacle désolant de la violence
exacerbée, est certainement un motif d’espoir puisqu’aucun homme ne refuserait en principe
d’abandonner une violence qui pourrait causer sa propre perte. Car au fond, le danger de la violence
absolue, c’est qu’elle met la vie des autres en péril, tout autant que celle de son auteur. A la longue, c’est
un suicide qui ne dit pas son nom.

C’est pourquoi Gandhi est convaincu que « ’humanité court a son suicide si le monde n’adopte pas la
non-violence!! ». Cette conviction que la solution se trouve dans la pratique de la non-violence a été 3
I'origine de son application dans le domaine politique. Cette philosophie de vie a servi de base a I'action
de grandes figures telles que Gandhi et Martin Luther King. Quand la non-violence est appliquée a
I'action politique, ou a l'action citoyenne de revendication de la justice, elle devient une force est mise
au service d'objectifs clairement définis.

Pour Martin Luther King, 'usage de la méthode non violente obéit a une volonté de construire un avenir
paisible au-dela de tous les clivages et des contradictions de I’histoire. Il faut penser a mettre en place
une méthode de lutte qui permette, non pas une perpétuation du conflit, mais la possibilité d’'une sortie

9 Albert Memmi, « Intégrisme et laicité » in : Maniére de voir n° 48 Le Monde diplomatique, L’'offensive des
religions, bimestriel novembre-décembre 1999, p. 10.

' Emmanuel Kant, Le conflit des facultés, traduction, introduction et notes de Jean Gibelin, Paris, Vrin,
1997, p. 98.

" Gandhi, La voie de la non-violence, traduit de UAnglais et annoté par Guy Vogelweith, Paris, Gallimard,
2011, p. 111.



de crise. Cette méthode a été appliquée dans sa lutte contre la ségrégation raciale. Lobjectif était de
construire une société dans laquelle les différences de couleurs ne seraient plus source de conflit mais
plutot source de paix. Dans « | Have a dream », un de ses discours devenu le symbole de cet optimisme,
Martin Luther King déclare : « je réve que, un jour, sur les rouges collines de Géorgie les fils des anciens
esclaves et les fils des anciens propriétaires d’esclaves pourront s’asseoir ensemble a la table de la
fraternité!? ».

Le chemin qui méne a la réalisation de ce réve est long, sinueux et c’est par la patience et la méthode
que l'on pourra y parvenir. C’est un long travail qui commence d’abord par la sensibilisation et
I'appropriation par les masses opprimées des principes de la non-violence. C’est donc par une éducation
a la non-violence qu’il faut commencer. A cette campagne de sensibilisation succéde, une action
incitatrice visant a mettre en pratique les idées véhiculées. Avec Martin Luther King comme avec Gandhi,
la non-violence rime surtout avec la désobéissance civile. Ici la désobéissance est une manifestation du
refus d’admettre et de cautionner l'injustice et I'exploitation. C’est une mise en application de cette
résolution de Thoreau « il est de mon devoir, en tout état de cause de m’assurer que je ne contribue pas
au mal que je condamne®® ». Pendant que Martin Luther King demandait aux noirs de boycotter les cars
de transport public, Gandhi encourageait les siens a faire de méme avec l'industrie textile anglaise et a
préférer le port de vétements traditionnels hindous.

Il convient de préciser que la non-violence n’est pas une vision de circonstance, c’est-a-dire qu’elle n’est
pas une forme de revendication destinée a régler le probléme d’une classe sociale ou d’une couche
particuliére de la société. Elle n’est pas non plus destinée a combattre un régime quelconque ni une
hiérarchie. C'est au contraire un combat permanent contre toute forme d’exclusion, d’injustice,
d’exploitation. C’est d’ailleurs pourquoi, pour étre en cohérence avec les idées qu’ils développent,
Gandhi exigeait de ses compagnons qu’ils acceptent les « intouchables®* », qu’ils les considérent comme
des membres a part entiere de la société hindoue. Car, au fond, on ne peut pas prétendre lutter contre
I’exclusion et continuer a croire que les « intouchables » sont maudits et donc méritent d’étre exclus de
I'ordre social. Cette maniére de procéder était censée permettre d’éviter la confrontation directe avec
I'adversaire. C'est en quelque sorte une maniere de faire une révolution mais sans effusion de sang.
Martin Luther King décrit ce processus en ces termes : « tout comme I’éclair, silencieux jusqu’a ce que
frappe la foudre de la révolution, la révolution noire se propagea sans bruit. Mais quand elle frappa, le
bruit de la déflagration révéla sa force et le choc produit par sa sincérité et sa ferveur dévoila une
puissance d’une terrible intensité®® ».

A cause de la virulence de termes utilisés, cette description de Martin Luther King donnerait presque
I'impression qu’il s’agit d’une violence intense infligée aux auteurs de la persécution. En réalité, il s'agit

2 Martin Luther King, « Je fais un réve » in : Je fais un réve : les grands textes du pasteur noir, Présentation
Bruno Chenu, trad. Marc Saporta, Paris, Bayard Editions, 2010, p.67.

¥ Henry David, Thoreau, La désobéissance civile, traduit par J. Mailhos, Paris, Gallmeister, 2017, p. 18.

4 Dans la société traditionnelle indienne, les « intouchables » sont considérés comme des parias. Ils sont
selon la religion traditionnelle des étres frappés d’impureté et qui a ce titre ne peuvent causer que du tort
aux autres en leur transmettant leur impureté.

S Martin Luther King, Révolution non-violente, traduit de 'américain par Odile Pidoux, Paris, Payot, 1965, p.
13.



ici d’'une forme de violence car, comme nous l'avons déja montré dans nos précédents travaux, la non-
violence n’est pas une négation totale et absolue de toute forme de violence, car I'absence de violence
est impossible dans I'existence humaine. Mais au fond c’est une violence spirituelle, une violence verbale
ou plutot psychologique, qui au nom d’un ensemble de principes éthiques, cherche a se substituer a une
forme de violence physique qui est mise au service de la simple volonté de puissance de certains
hommes. Ce qu’il ne faut jamais perdre de vue ici c’est que, comme l'affirme Jean Danielle Causse, « le
contraire de la violence n’est pas la non-violence®® ».

Justement parce que la non-violence elle-méme comporte une part de violence quelle que soit sa nature,
elle est susceptible de dégénérer et de finir par coincider avec ce qu’elle prétend éradiquer, c’est-a-dire
la violence injuste fondée sur la volonté d’anéantir l'autre. En effet, le fait que I'homme soit susceptible,
quel que soit par ailleurs son degré de maitrise de soi, de céder a ses passions, fait planer le doute sur
sa capacité a se détourner de la violence injustifiée. L'histoire nous révele que les défenseurs des causes
les plus nobles ne sont jamais a I'abri d’'une déchéance. C’est peut-étre parce qu’il est conscient de cela
gue Martin Luther King avertit : « livrons toujours notre bataille sur les hauts plateaux de la dignité et de
la discipline. Il ne faut pas que notre revendication dégéneére en violence physique'’ ».

Le doute que I'on peut formuler, sur la capacité des hommes a obéir a cette exigence que la non-violence
nous invite a respecter, est renforcé par la tournure des grands événements de I’histoire. En effet, il est
aujourd’hui plus que légitime de s’interroger sur la possibilité réelle de mettre en pratique les principes
de la philosophie de la non-violence dans les affaires politiques. Si, comme le prétendent Gandhi et
compagnie, la non-violence est la solution a tous les maux de I’'humanité pourquoi alors, malgré toutes
les tentatives sans cesse répétées des tenants de la non-violence I’humanité est-elle réfractaire a cette
idée ? Si le salut de 'lhumanité réside dans la non-violence pourquoi tarde-t-elle a étre appliquée ?

On pourra objecter bien slr que Martin Luther King a réussi, un tant soit peu, a faire accepter les droits
des noirs, que Gandhi a ouvert la voie a I'indépendance et a la reconnaissance du peuple indien, mais
les succes mitigés de la non-violence ne sont que des épiphénomeénes dans I’ histoire politique du monde.
Méme Gandhi reconnait cette part d’échec dans l'application des principes qu’il a défendus. En effet, a
propos de la question de savoir s’il avait réussi a faire accepter sa vision du monde, il affirme : « ma
réponse m’oblige a avouer mon échec mais nullement la faillite de la non-violence®® ». En d’autres
termes, pour Gandhi, si la non-violence a jusque-la échoué, ce n’est pas au niveau des principes, mais ce
sont plut6t les hommes qui sont chargés d’appliquer ces principes qui ont failli. Cela veut dire donc qu’il
est toujours possible d’envisager I'application efficace des principes de la non-violence. Ce qu’il montre
ainsi, c’est que son échec personnel ne doit pas conduire a du scepticisme, puisqu’on doit garder espoir
et rester convaincu qu’un jour 'humanité entendra raison.

18 Jean Danielle Causse, « La violence divine sous le masque de 'amour », in : Daniel Marguerat (sous dir.),
Dieu est-il violent ? Paris, Bayard, 2008, p. 100.

7 Martin Luther King, « Je fais un réve » in : Je fais un réve : les grands textes du pasteur noir, Présentation
Bruno Chenu, trad. Marc Saporta, Paris, Bayard Editions, 2010, p. 65.

8 Gandhi, La voie de la non-violence, Traduit de UAnglais et annoté par Guy Vogelweith, Paris, Gallimard,
2011, p. 112.



Cet échec doit donc étre considéré comme faisant partie du processus normal de I'’évolution de
I’'humanité. D’ailleurs, c’est dans la complexité de la réalité humaine qu’il faut chercher les causes de cet
échec. En effet, I'échec n'est que la manifestation de l'imperfection de 'homme. C’est justement
pourquoi la morale a de la valeur, puisqu’elle est une tentative sans cesse répétée de réduire les
conséquences de cette imperfection. C'est ce qui pousse Simone de Beauvoir a affirmer que « les
morales les plus optimistes ont toutes commencé par souligner la part d’échec que comporte la
condition humaine, sans échec pas de morale®® ». (...)

[II] est nécessaire de s’interroger sur la pertinence de mettre en application les principes de I'éthique de
la non-violence dans le champ politique, c’est-a-dire dans la gestion de I'Etat. Telle que présentée par ces
grandes figures, la non-violence apparait comme une morale individuelle et privée. Elle est basée sur la
décision du sujet qui, dans son for intérieur, est convaincu qu’il peut transformer son agresseur en
homme de bien en lui pardonnant. Mais dans la sphére publique, I'application d’un tel principe
nécessiterait que tous ceux qui ont été victimes de violences injustes soient dans les mémes dispositions.
Nous savons tous qu’il est nécessaire d’avoir une certaine grandeur d’ame pour résister a l'envie de
réparer un tort subi. Et cette grandeur d’ame n’est pas la chose la mieux partagée chez les hommes.

Les victimes de génocides, d’exactions, de torture ne sont pas toujours prétes a pardonner. Comme
I'affirme Amin Maalouf, « lorsqu’on a été brimé a cause de sa religion, lorsqu’on a été humilié ou raillé a
cause de sa peau, ou de son accent ou de ses habits rapiécés, on ne I'oubliera pas® ».

Lorsqu’une communauté est victime d’exactions, de meurtres collectifs ou des pires formes d’injustice,
il y aura toujours certains de ses membres qui seront tentés par la vengeance ou qui exigeront que justice
soit faite. Le cas le plus illustratif c’est celui du combat des noirs pour I'égalité. Pendant que Martin Luther
King, préférait la méthode non violente, Malcolm X et les siens avaient préféré une lutte radicale contre
ce qu’ils considéraient comme une injustice inacceptable.

Pourtant Martin Luther King est convaincu, que « la méthode non-violente est basée sur la conviction
que l'univers est du cété de la justice?! ». En d’autres termes, King et Malcolm X partageaient la nécessité
d’exiger la justice, sauf qu’ils ne s’accordaient pas sur la maniére de I'obtenir. En réalité, ce que Malcolm
X reprochait a Martin Luther King, c’est de vouloir co(ite que colte la paix au point de sacrifier la justice.
Mais le véritable probléme ici c’est leur conception de la justice. Pour Malcolm X, la justice consisterait
a réparer le préjudice causé aux noirs, alors que pour King la justice sera effective le jour ou les noirs
seront reconnus en tant que peuple libre au méme titre que les blancs. Exiger la réparation du préjudice,
c’est faire courir le risque d’'une perpétuation de la violence, car il est impossible de satisfaire un coeur
meurtri. Cette divergence entre Martin Luther King et Malcolm X est une illustration de la difficulté a
mettre en application les principes de la non-violence dans I'espace public. Car pour que cela puisse étre
possible, il faut que I'éducation a la non-violence ait au préalable réussi a s’installer durablement dans la
conscience des hommes, ce qui n’est pas le cas présentement.

® Simone de Beauvoir, Pour une morale de 'ambiguité, Paris, Gallimard, «folio essais », 2008, p. 15.

20 Amin Maalouf, Les identités meurtriéres, Paris, Grasset, 2011, p. 34.

21 Martin Luther King, « Non-violence et justice raciale » in : Je fais un réve : les grands textes du pasteur noir,
présentation Bruno Chenu, trad. Marc Saporta, Paris, Bayard Editions, 2010, p. 28.



Exemples de themes de réflexion afin de vous permettre de formuler une ou deux questions
philosophiques sur lesquelles vous aimeriez discuter :

1

L'éthique guerriere comme la condition de la survie de ’humanité et comme source d’un bien
moral. (Voir p. 2 : « La vie est dure, agressive et sans pitié, c’est pourquoi, il ne faut afficher
aucune forme de faiblesse, si on veut éviter d’étre son prisonnier. »)

Ethique de la non-violence comme condition de I'abolition du mal. (Voir p. 5 : « En effet, le mal
est considéré ici comme un accident dans I'affirmation authentique de notre étre, mais il n’est,
par essence, lié a aucun étre humain. Dans ce cas, ce qu’il faut, c’est une confiance absolue en la
capacité de chaque étre humain a se convertir, a reprendre le droit chemin. »)

L'utilisation de la non-violence par les citoyen-nes comme moyen de résistance et de révolution
face a I'injustice.

La légitimité de la violence exercée par les citoyen-nes afin de lutter contre I'injustice.

L'éthique guerriere comme source d’inspiration pour orienter les politiques publiques, au Canada
et au Québec.

Formulez une ou deux questions philosophiques suscitées par ce texte et qui stimulent votre curiosité :

1)

2)

10



