
Atelier : Gagner la guerre perdre la Paix 
Par Amélie Louvet 

Saint Augustin (354-430) 

Théologien et philosophe, il écrit La Cité de Dieu dans un contexte de crise de l'Empire 
romain. Son œuvre explore la tension entre l'aspiration universelle à la paix, inscrite dans la 
nature sociale de l'homme, et la misère inévitable des guerres, même lorsqu'elles sont 
menées pour la justice. Il est l'un des premiers à souligner que le véritable but de toute 
guerre est de parvenir à une paix plus stable. 

La Cité de Dieu, XIX, texte établi par Raulx, L. Guérin & Cie, 1869 (Œuvres complètes de 
Saint Augustin, tome XIII, p. 424-448).1  

CHAPITRE VII : DE LA DIVERSITÉ DES LANGUES QUI ROMPT LA SOCIÉTÉ DES HOMMES, ET 
DE LA MISÈRE DES GUERRES, MÊME LES PLUS JUSTES. 

[…] Mais, dira-t-on, voici qu’une Cité faite pour l’empire, en imposant sa loi aux nations 
vaincues, leur a aussi donné sa langue, de sorte que les interprètes, loin de manquer, sont 
en grande abondance. Cela est vrai ; mais combien de guerres gigantesques, de carnage et 
de sang humain a-t-il fallu pour en venir là ? Et encore, ne sommes-nous pas au bout de nos 
maux. Sans parler des ennemis extérieurs qui n’ont jamais manqué à l’empire romain et qui 
chaque jour le menacent encore, la vaste étendue de son territoire n’a-t-elle pas produit 
ces guerres mille fois plus dangereuses, guerres civiles, guerres sociales, fléaux du genre 
humain, dont la crainte seule est un grand mal ? Que si j’entreprenais de peindre ces 
horribles calamités avec les couleurs qu’un tel sujet pourrait recevoir, mais que mon 
insuffisance ne saurait lui donner, quand verrait-on la fin de ce discours ? Mais, dira-t-on, le 
sage n’entreprendra que des guerres justes. Eh ! n’est-ce pas cette nécessité même de 
prendre les armes pour la justice qui doit combler le sage d’affliction, si du moins il se 
souvient qu’il est homme ? Car enfin, il ne peut faire une guerre juste-que pour punir 
l’injustice de ses adversaires, et cette injustice des hommes, même sans le cortège de la 
guerre, voilà ce qu’un homme ne peut pas ne pas déplorer. Certes, quiconque considérera 
des maux si grands et si cruels tombera d’accord qu’il y a là une étrange misère. Et s’il se 
rencontre un homme pour subir ces calamités ou seulement pour les envisager sans 
douleur, il est d’autant plus misérable de se croire heureux, qu’il ne se croit tel que pour 
avoir perdu tout sentiment humain. 

CHAPITRE XII : QUE LES AGITATIONS DES HOMMES ET LA GUERRE ELLE-MÊME TENDENT À 
LA PAIX, TERME NÉCESSAIRE OU ASPIRENT TOUS LES ÊTRES. 

[…] En effet, ceux mêmes qui font la guerre ne la font que pour vaincre, et par conséquent 
pour parvenir glorieusement à la paix. Qu’est-ce que la victoire ? c’est la soumission des 
rebelles, c’est-à-dire la paix. Les guerres sont donc toujours faites en vue de la paix, même 
par ceux qui prennent plaisir à exercer leur vertu guerrière dans les combats ; d’où il faut 
conclure que le véritable but de la guerre, c’est la paix, l’homme qui fait la guerre cherchant 
la paix, et nul ne faisant la paix pour avoir la guerre. […] Combien donc l’homme est-il porté 
plus encore par les lois de sa nature à entrer en société avec les autres hommes et à vivre 
en paix avec eux !  

 
1 https://fr.wikisource.org/wiki/La_Cit%C3%A9_de_Dieu_(Augustin)/Livre_XIX  

https://fr.wikisource.org/wiki/La_Cit%C3%A9_de_Dieu_(Augustin)/Livre_XIX


Atelier : Gagner la guerre perdre la Paix 
Par Amélie Louvet 

Question 1 : La paix est-elle une valeur morale ou une nécessité biologique ? 

Question 2 : Peut-on être heureux dans la victoire ? 

 

Thomas d’Aquin (1225-1274) 

Théologien chrétien de l'époque médiévale, il a systématisé la doctrine de la « guerre juste » 
dans sa Somme théologique. Il cherche à définir les limites morales de la violence en 
s'appuyant sur trois piliers : l'autorité légitime, une cause juste et une intention droite. Pour 
lui, la guerre n'est licite que si elle sert de rempart contre l'injustice et vise le bien commun. 

Somme théologique, II-II 

QUESTION 40 ─ LA GUERRE2 

ARTICLE 1 ─ Y a-t-il une guerre qui soit licite ? 

Conclusion : 

Pour qu'une guerre soit juste, trois conditions sont requises : 1° L'autorité du prince, sur 
l'ordre de qui on doit faire la guerre. Il n'est pas du ressort d'une personne privée d'engager 
une guerre, car elle peut faire valoir son droit au tribunal de son supérieur ; parce qu'aussi le 
fait de convoquer la multitude, nécessaire pour la guerre, n'appartient pas à une personne 
privée. Puisque le soin des affaires publiques a été confié aux princes, c'est à eux qu'il 
appartient de veiller au bien public de la cité, du royaume ou de la province soumis à leur 
autorité. De même qu'ils le défendent licitement par le glaive contre les perturbateurs du 
dedans quand ils punissent les malfaiteurs, selon cette parole de l'Apôtre (Rm 13, 4) : " Ce 
n'est pas en vain qu'il porte le glaive ; il est ministre de Dieu pour faire justice et châtier celui 
qui fait le mal " ; de même aussi il leur appartient de défendre le bien public par le glaive de 
la guerre contre les ennemis du dehors. C'est pour cela qu'il est dit aux princes dans le 
Psaume (82, 4) : " Soutenez le pauvre, et délivrez le malheureux de la main des pécheurs ". 
et que S. Augustin écrit : " L'ordre naturel, appliqué à la paix des mortels, demande que 
l'autorité et le conseil pour engager la guerre appartiennent aux princes. " 

2° Une cause juste : il est requis que l'on attaque l'ennemi en raison de quelque faute. C'est 
pour cela que S. Augustin écrit : " On a coutume de définir guerres justes celles qui 
punissent des injustices quand il y a lieu, par exemple de châtier un peuple ou une cité qui a 
négligé de punir un tort commis par les siens, ou de restituer ce qui a été enlevé par 
violence. " 

3° Une intention droite chez ceux qui font la guerre : on doit se proposer de promouvoir le 
bien ou d'éviter le mal. C'est pour cela que S. Augustin écrit : " Chez les vrais adorateurs de 
Dieu les guerres mêmes sont pacifiques, car elles ne sont pas faites par cupidité ou par 
cruauté, mais dans un souci de paix, pour réprimer les méchants et secourir les bons. " En 
effet, même si l'autorité de celui qui déclare la guerre est légitime et sa cause juste, il arrive 

 
2http://docteurangelique.free.fr/livresformatweb/sommes/3sommetheologique2a2ae.htm#_Toc4769
36764  

http://docteurangelique.free.fr/livresformatweb/sommes/3sommetheologique2a2ae.htm#_Toc476936764
http://docteurangelique.free.fr/livresformatweb/sommes/3sommetheologique2a2ae.htm#_Toc476936764


Atelier : Gagner la guerre perdre la Paix 
Par Amélie Louvet 

néanmoins que la guerre soit rendue illicite par le fait d'une intention mauvaise. S. Augustin 
écrit en effet : " Le désir de nuire, la cruauté dans la vengeance, la violence et l'inflexibilité 
de l'esprit, la sauvagerie dans le combat, la passion de dominer et autres choses 
semblables, voilà ce qui dans les guerres est jugé coupable par le droit. " 

Solutions : 

[…] 2. Ces sortes de préceptes, selon S. Augustin, doivent toujours être observés à titre de 
disposition intérieure, c'est-à-dire qu'on doit toujours être prêt à ne pas résister ou à ne pas 
se défendre alors qu'il le faudrait. Mais parfois il faut agir autrement, pour le bien commun, 
et même pour le bien de ceux que l'on combat. C'est pour cela que S. Augustin écrit : " Il 
faut agir fortement même avec ceux qui s'y refusent, afin de les plier par une certaine 
dureté bienveillante. […] 

Question 3 : L'intention peut-elle rendre une guerre immorale ? 

Question 4 : La violence peut-elle être « bienveillante » ? 

 

Hugo Grotius (1583-1645) 

Souvent considéré comme l'un des pères du droit international, Grotius a cherché, durant 
les Lumières, une nouvelle façon de vivre ensemble à travers le droit naturel. Dans son traité 
Le Droit de la guerre et de la paix, il affirme que même au milieu des armes, certaines lois ne 
se taisent jamais car elles sont dictées par la raison humaine et le besoin de sociabilité. Il 
pose ainsi les bases juridiques de la légitime défense. 

Le Droit de la guerre et de la paix3 

Droit naturel - Fondements - Prolégomènes  

VIII. Ce soin de la vie sociale, dont nous n'avons donné qu'une ébauche, et qui est 
conforme à l'entendement humain, est la source du droit proprement dit, auquel se 
rapportent le devoir de s'abstenir du bien d'autrui, de restituer ce qui, sans nous appartenir, 
est en notre possession, ou le profit que nous en avons retiré, l'obligation de remplir ses 
promesses, celle de réparer le dommage causé par sa faute, et la distribution des 
châtiments mérités entre les hommes. […] 

Droit de guerre – Fondements – Prolégomènes 

XXV. On doit d'autant moins admettre, ce que certains individus s'imaginent, que dans la 
guerre tous les droits sont suspendus, que la guerre elle-même ne doit être entreprise qu'en 
vue d'obtenir justice, et que, lorsqu'elle est engagée, elle ne doit être conduite que dans les 
termes du droit et de la bonne foi. […]  

Livre I, III.  

 
3 https://www.philo5.com/Les%20philosophes%20Textes/Grotius_LeDroitNaturel.htm  

https://www.philo5.com/Les%20philosophes%20Textes/Grotius_LeDroitNaturel.htm


Atelier : Gagner la guerre perdre la Paix 
Par Amélie Louvet 

1. Notre thèse est prouvée par l'accord unanime de toutes les nations et principalement de 
tous les sages. On connaît ce passage de Cicéron, où, traitant du droit d'employer la force 
pour défendre sa vie, il rend témoignage à la nature elle-même : « C'est, dit-il, une loi qui 
n'est point écrite, mais qui est née avec nous ; que nous n'avons ni apprise, ni reçue, ni lue, 
mais que nous avons tirée, puisée, extraite de la nature même, à laquelle nous n'avons pas 
été formés, mais pour laquelle nous sommes faits, dont nous n'avons pas été instruits, 
mais dont nous sommes imbus, que si l'on attente à notre vie soit par trahison, soit par la 
force ouverte, que si nous tombons entre les mains ou des brigands, ou des ennemis, tout 
moyen de salut est honnête. » « C'est, dit encore le même auteur, une loi que la raison a 
dictée aux esprits cultivés, que la nécessité a prescrite aux personnes incultes, l'habitude 
aux nations, la nature elle-même aux bêtes sauvages, de repousser toujours de leur corps, 
de leur tête, de leur vie, et par quelque moyen qui soit en leur pouvoir, toute violence qui les 
menace. » 

Question 5 : Le droit s'arrête-t-il là où la guerre commence ? 

Question 6 : La légitime défense justifie-t-elle tout ? 

 

Emmanuel Kant (1724-1804) 

Contrairement à une simple trêve, Kant, philosophie des Lumières, conçoit la paix comme 
un devoir moral et juridique qui doit être construit activement par des institutions 
républicaines et une fédération internationale d'États libres. 

De la Paix perpétuelle (1795), Traduction par Jules Barni, Auguste Durand, 1853 (p. 289-
338)4. 

L’état de paix parmi les hommes vivant les uns à côté des autres n’est pas un état de nature 
(status naturalis), lequel est bien plutôt un état de guerre, sinon toujours déclarée, du moins 
toujours menaçante. Il a donc besoin d’être établi ; car la cessation des hostilités n’est pas 
encore une garantie, et si un voisin n’obtient pas d’un autre cette garantie (ce qui ne peut 
avoir lieu que dans un état légal), il peut traiter en ennemi celui de qui il l’a vainement 
sollicitée. […] 

Lorsque (comme cela doit nécessairement être dans une constitution républicaine) la 
question de savoir si la guerre aura lieu ou non ne peut être décidée que par le suffrage des 
citoyens, il n’y a rien de plus naturel qu’ayant à décréter contre eux-mêmes toutes les 
calamités de la guerre, ils hésitent beaucoup à s’engager dans un jeu si périlleux (car il 
s’agit pour eux de combattre en personne ; de payer de leur propre avoir les frais de la 
guerre ; de réparer péniblement les dévastations qu’elle laisse après elle ; enfin, pour 
comble de maux, de contracter une dette nationale, qui rendra amère la paix même et ne 
pourra jamais être acquittée, parce qu’il y aura toujours de nouvelles guerres). Au lieu que, 
dans une constitution où les sujets ne sont pas citoyens, et qui par conséquent n’est pas 

 
4https://fr.wikisource.org/wiki/M%C3%A9taphysique_des_m%C5%93urs_(trad._Barni)/Tome_I/PERA
D/De_la_paix#cite_note-p295-9  

https://fr.wikisource.org/wiki/M%C3%A9taphysique_des_m%C5%93urs_(trad._Barni)/Tome_I/PERAD/De_la_paix#cite_note-p295-9
https://fr.wikisource.org/wiki/M%C3%A9taphysique_des_m%C5%93urs_(trad._Barni)/Tome_I/PERAD/De_la_paix#cite_note-p295-9


Atelier : Gagner la guerre perdre la Paix 
Par Amélie Louvet 

républicaine, une déclaration de guerre est la chose la plus aisée du monde, puisque le 
souverain, propriétaire et non pas membre de l’État, n’a rien à craindre pour sa table, sa 
chasse, ses maisons de plaisance, ses fêtes de cour, etc., et qu’il peut la décider comme 
une sorte de partie de plaisir, pour les raisons les plus frivoles, et en abandonner 
indifféremment la justification, exigée par la bienséance, au corps diplomatique, qui sera 
toujours prêt à la fournir. […] 

Il en est des peuples, en tant qu’États, comme des individus : dans l’état de nature (c’est-à-
dire dans l’indépendance de toute loi extérieure), leur seul voisinage est déjà une 
lésion réciproque ; et, pour garantir sa sûreté, chacun d’eux peut et doit exiger des autres 
qu’ils entrent avec lui dans une constitution analogue à la constitution civile, où les droits 
de chacun puissent être assurés. Ce serait là une fédération de peuples, qui ne formeraient 
pas cependant un seul et même État. Il y aurait en effet contradiction dans cette idée ; car, 
comme chaque État suppose le rapport d’un supérieur (le législateur) à un inférieur (celui 
qui obéit, c’est-à-dire le peuple), plusieurs peuples réunis en un État ne formeraient plus 
qu’un peuple, ce qui est contraire à la supposition (puisque nous avons à considérer ici le 
droit des peuples entre eux, en tant qu’ils constituent autant d’États différents et ne devant 
pas se confondre en un seul et même État). 

Si l’on ne peut voir sans un profond mépris les sauvages, dans leur amour d’une 
indépendance sans règle, aimer mieux se battre continuellement que se soumettre à une 
contrainte légale, constituée par eux-mêmes, et préférer ainsi une folle liberté à une liberté 
raisonnable, et si l’on regarde cela comme de la barbarie, comme un manque de 
civilisation, comme une dégradation brutale de l’humanité ; à combien plus forte raison des 
peuples civilisés (dont chacun forme un État constitué) ne devraient-ils pas se hâter de 
sortir d’une situation si dégradante ? Loin de là, chaque État fait justement consister sa 
majesté (car il est absurde de parler de la majesté populaire) à ne se soumettre à aucune 
contrainte légale extérieure, et le souverain met sa gloire à pouvoir disposer, sans avoir lui-
même aucun péril à courir, de plusieurs milliers d’hommes qui se laissent sacrifier à une 
cause qui ne les concerne pas. Toute la différence qui existe entre les sauvages de 
l’Amérique et ceux de l’Europe, c’est que les premiers ont déjà mangé plus d’une horde 
ennemie, tandis que les seconds savent tirer un meilleur parti des vaincus, et qu’ils 
préfèrent s’en servir pour augmenter le nombre de leurs sujets, et par conséquent aussi 
celui des instruments qu’ils destinent à de plus vastes conquêtes. 

Quand on songe à la méchanceté de la nature humaine, qui se montre à nu dans les libres 
relations des peuples entre eux (tandis que dans l’état civil elle est très voilée par 
l’intervention du gouvernement), il y a lieu de s’étonner que le mot droit n’ait pas encore été 
tout à fait banni de la politique de la guerre comme une expression pédantesque, et qu’il ne 
se soit pas trouvé d’État assez hardi pour professer ouvertement cette doctrine. Car, jusqu’à 
présent, on a toujours cité bonnement, pour justifier une déclaration de guerre, Hugo, 
Grotius, Puffendorff, Vattel et autres (tristes consolateurs), quoique leur code, rédigé dans 
un esprit philosophique ou diplomatique, n’ait ou ne puisse avoir la moindre 
force légale (puisque les États ne sont pas soumis, comme tels, à une contrainte extérieure 
et commune) ; mais il est sans exemple qu’un État se soit décidé, par des arguments 
appuyés sur des autorités aussi respectables, à se désister de ses prétentions. — Toutefois 



Atelier : Gagner la guerre perdre la Paix 
Par Amélie Louvet 

cet hommage que chaque État rend à l’idée du droit (du moins en paroles) ne laisse pas de 
prouver qu’il y a dans l’homme une disposition morale, plus forte encore, quoiqu’elle 
sommeille pour un temps, à se rendre maître un jour du mauvais principe qui est en lui (et 
qu’il ne peut nier). Autrement les États qui veulent se faire la guerre ne prononceraient 
jamais le mot droit, à moins que ce ne fut par ironie, et dans le sens où l’entendait ce prince 
gaulois, en le définissant : « l’avantage que la nature a donné au plus fort de se faire obéir 
par le plus faible. » 

Les États ne peuvent jamais, pour défendre leur droit, engager un procès, comme on fait 
devant un tribunal extérieur, et ils n’ont d’autre recours que la guerre ; mais la guerre et le 
succès de la guerre, la victoire, ne décide pas le moins du monde la question de droit ; et, si 
par un traité de paix on met fin à la guerre actuelle, on ne met pas fin pour cela à l’état de 
guerre (pour lequel on peut toujours trouver quelque nouveau prétexte, que nul n’est fondé 
à déclarer injuste, puisque dans cet état chacun est juge en sa propre cause). D’un autre 
côté, il n’en est pas du droit des gens relativement aux États comme du droit naturel 
relativement aux individus qui vivent sans loi et qu’il oblige « à sortir de cet état » (puisque 
les États ont déjà en eux une constitution juridique, et que par conséquent ils échappent à 
toute contrainte de la part de ceux qui voudraient les soumettre, d’après leurs idées de 
droit, à une constitution juridique plus étendue). Cependant la raison, du haut de son trône 
qui est la source suprême de toute législation morale, condamne absolument la guerre 
comme voie de droit, et elle fait de l’état de paix un devoir immédiat. Or, comme cet état ne 
peut être fondé et garanti sans un pacte des peuples entre eux, de là résulte la nécessité 
d’une alliance d’une espèce particulière, qu’on pourrait appeler alliance de paix (fœdus 
pacificum), et qui différerait du traité de paix (pactum pacis), en ce qu’elle terminerait à 
jamais toutes les guerres, tandis que celui-ci n’en finit qu’une seule. Cette alliance n’aurait 
pas pour but l’acquisition de quelque puissance de la part d’un État, mais simplement la 
conservation et la garantie de sa liberté et de celle des autres États alliés, sans qu’ils 
eussent besoin pour cela de se soumettre (comme les hommes dans l’état de nature) à des 
lois publiques et à une contrainte réciproque. […] 

VI. « Nul État ne doit se permettre, dans une guerre avec un autre, des hostilités qui 
rendraient impossible, au retour de la paix, la confiance réciproque, comme, par exemple, 
l’emploi d’assassins (percussores), d’empoisonneurs (venefici), la violation d’une 
capitulation, l’excitation à la trahison (perduellio) dans l’État auquel il fait la guerre, etc. » 
[…] 

Or je puis bien concevoir un politique moraliste, c’est-à-dire un homme d’État n’admettant 
d’autres principes politiques que ceux que la morale peut avouer ; mais je ne conçois pas 
un moraliste politique, qui se forge une morale d’après les intérêts de l’homme d’État. 

Le politique moraliste aura pour principe que, s’il se trouve, dans la constitution d’un État 
ou dans les rapports de cet État avec les autres, des fautes que l’on n’a pu éviter, c’est un 
devoir, surtout pour les chefs d’État, dussent-ils y sacrifier leur intérêt personnel, de 
chercher les moyens d’y remédier autant que possible, et de se rapprocher du droit naturel 
comme du modèle idéal que la raison nous met devant les yeux. Comme il serait contraire à 
la sagesse politique, laquelle est ici d’accord avec la morale, de rompre les liens de la 



Atelier : Gagner la guerre perdre la Paix 
Par Amélie Louvet 

société civile ou cosmopolitique avant d’avoir une meilleure constitution à substituer 
immédiatement à l’ancienne, il serait tout à fait absurde d’exiger que l’on corrige tout de 
suite et violemment cette imperfection ; mais ce que l’on peut exiger des gouvernants, c’est 
qu’ils aient toujours devant les yeux la nécessité d’opérer des réformes de ce genre, afin de 
se rapprocher continuellement du but (de la meilleure constitution d’après les lois du droit). 
Un État peut même se gouverner républicainement, quoique, d’après la constitution 
existante, il soit encore sous l’empire du pouvoir despotique d’un maître[ndt 28], jusqu’à ce 
que le peuple soit insensiblement devenu capable de recevoir l’influence de la seule idée 
de l’autorité de la loi, et de concourir lui-même à sa propre législation (ce qui originairement 
est fondé sur le droit). Mais, quand même une révolution, produite par une mauvaise 
constitution, aurait arraché par des moyens violents et illégaux une constitution meilleure, 
il ne serait plus permis de ramener le peuple à l’ancienne, quoique l’on eût le droit de punir 
la rébellion de tous ceux qui auraient participé à cette révolution par violence ou par ruse. 
Quant aux relations extérieures des États, on ne saurait exiger d’un État qu’il renonce à sa 
constitution, fût-elle d’ailleurs despotique (s’il la regarde comme la meilleure relativement 
aux ennemis du dehors), aussi longtemps qu’il court le risque d’être absorbé par les autres ; 
et par conséquent il doit lui être permis d’ajourner l’exécution de sa réforme jusqu’à une 
époque plus favorable. 

Que les moralistes despotiques (se trompant dans la pratique) pèchent tant qu’on voudra 
contre la politique en prenant ou en conseillant certaines mesures avec trop de 
précipitation, l’expérience, en leur faisant voir qu’ils ne sont point d’accord avec la nature, 
les ramènera peu à peu dans une voie meilleure ; mais les politiques qui accommodent la 
morale à leurs desseins, ceux-là, en prétendant justifier des principes contraires au droit 
par ce prétexte que la nature humaine est incapable de réaliser l’idée du bien que la raison 
lui prescrit, rendent, autant qu’il dépend d’eux, toute amélioration impossible, et éternisent 
la violation du droit. 

Question 7 : Peut-on fonder une paix stable si la morale est soumise aux intérêts 
personnels des dirigeants ? 

Question 8 : Un traité de paix peut-il vraiment nous faire sortir définitivement de « l'état 
de guerre » ?  

 

Hannah Arendt (1906-1975) 

Théoricienne politique du XXe siècle, elle propose une distinction radicale entre le pouvoir 
et la violence. Selon elle, le pouvoir naît de l'action concertée et de la légitimité d'un groupe, 
tandis que la violence est purement instrumentale et destructrice. Elle montre que si la 
violence peut détruire le pouvoir, elle est incapable de le remplacer ou de fonder un 
gouvernement stable. 

« Sur la violence », 1971, in Du mensonge à la violence, tr. Fr. Guy Durand, Pocket, 1994, p. 
150-157. 

https://fr.wikisource.org/wiki/M%C3%A9taphysique_des_m%C5%93urs_(trad._Barni)/Tome_I/PERAD/De_la_paix#cite_note-43


Atelier : Gagner la guerre perdre la Paix 
Par Amélie Louvet 

Pour reprendre un instant le langage conceptuel, nous dirons que le pouvoir, mais non la 
violence, est l'élément essentiel de toute forme de gouvernement. La violence est, par 
nature, instrumentale ; comme tous les instruments, elle doit toujours être dirigée et 
justifiée par les fins qu'elle entend servir. Ce qui exige ainsi une justification extérieure ne 
saurait représenter le principe constitutif essentiel. Dans les deux sens du terme, la fin de la 
guerre est la paix ou la victoire, mais il est impossible de dire ce que devra être la fin de la 
paix. La paix est un absolu, en dépit du fait que les périodes de guerre, au cours de 
l'histoire, aient presque toujours dépassé la durée des périodes de paix. Le pouvoir 
appartient à la même catégorie : on peut dire qu'il trouve « en lui-même sa propre fin ». 
(Certes, cela n'empêche pas les gouvernements d'avoir une certaine politique et de se 
servir de leur pouvoir en vue d'atteindre les objectifs qu'ils se sont fixés. Mais la structure du 
pouvoir lui-même est antérieure à ces buts et leur survit, de sorte que, loin d'être un moyen 
en vue d'une fin, le pouvoir est en fait la condition même qui peut permettre à un groupe de 
personnes de penser et d'agir en termes de fin et de moyens.) […] 

Le pouvoir peut se passer de toute justification du fait qu'il est inséparable de l'existence 
des communautés politiques ; mais ce qui lui est indispensable, c'est la légitimité. Vouloir 
faire de ces deux termes des synonymes est une source d'erreurs et de confusions non 
moins graves que le fait de confondre, ce qui est courant, le soutien avec l'obéissance. 
Aussitôt que plusieurs personnes se rassemblent et agissent de concert, le pouvoir est 
manifeste, mais il tire sa légitimité du fait initial du rassemblement plutôt que de l'action qui 
est susceptible de le suivre. Lorsque la légitimité est contestée, elle cherche à faire appel 
au passé, tandis que la justification se réfère à un objectif dont la réalisation se situe dans 
le futur. La violence peut être justifiable, mais elle ne sera jamais légitime. […] 
Le pouvoir et la violence s'opposent par leur nature même ; lorsque l'un des deux 
prédomine de façon absolue, l'autre est éliminé. La violence se manifeste lorsque le 
pouvoir est menacé, mais si on la laisse se développer, elle provoquera finalement la 
disparition du pouvoir. Il en résulte que la non-violence ne devrait pas être considérée 
comme le contraire de la violence. Parler d'un pouvoir non-violent est une tautologie." 

Question 9 : Un gouvernement peut-il survivre par la seule violence ? 

Question 10 : Quelle est la différence entre « justifier » et « légitimer » un acte politique 
? 

 

Paul Ricoeur (1913-2005) 

Philosophe contemporain, il analyse comment une société peut se reconstruire après des 
traumatismes historiques. Il s'intéresse aux mécanismes de l'amnistie, du deuil et du 
pardon. Sa réflexion invite à une « mémoire heureuse » où le passé n'est pas effacé, mais où 
la faute est déliée pour permettre un futur pacifié. 

La Mémoire, l'Histoire, l'Oubli, « Épilogue. Le pardon difficile », Le Seuil, 2014, p.591-656 
3. Le pardon et l’oubli 



Atelier : Gagner la guerre perdre la Paix 
Par Amélie Louvet 

On a vu sur quelle stratégie de dénégation de la violence fondatrice s’établit alors la paix 
civique. Le décret, accrédité par le serment, commandant de « ne pas rappeler les maux » 
ne prétend pas moins qu’occulter la réalité de la stasis, de la guerre intestine, la cité 
n’approuvant que la guerre au-dehors. Le corps politique est déclaré en son être profond 
étranger au conflit. La question est alors posée : une politique sensée est-elle possible sans 
quelque chose comme une censure de la mémoire ? La prose politique commence où 
cesse la vengeance, sous peine que l’histoire reste enfermée dans la mortelle alternance 
entre la haine éternelle et la mémoire oublieuse. Une société ne peut être indéfiniment en 
colère avec elle-même. Seule alors la poésie préserve la force du non-oubli réfugié dans 
l’affliction qu’Eschyle déclare « insatiable de maux » (Euménides, v. 976). La poésie sait 
encore que le politique repose sur l’oubli du non-oubli, « cet oxymore jamais formulé », 
disait Nicole Loraux (La Cité divisée, p. 161). Le serment ne peut l’évoquer et l’articuler que 
sur le mode de la négation de la négation, qui décrète le non-lieu de ce malheur dont 
Électre proclame qu’il est lui-même « malheur qui n’oublie pas » (Électre, v. 1246-1247). Tel 
est l’enjeu spirituel de l’amnistie : faire taire le non-oubli de la mémoire. […] 

Si le pardon a quelque chose à faire dans ces situations d’un tragique croissant, il ne peut 
s’agir que d’une sorte de travail non ponctuel portant sur la manière d’attendre et 
d’accueillir des situations typiques : l’inextricable, l’irréconciliable, l’irréparable. Cette 
admission tacite a moins à faire avec la mémoire qu’avec le deuil en tant que disposition 
durable. Les trois figures ici évoquées sont en effet des figures de la perte ; admettre qu’il y 
a à jamais de la perte serait la maxime de sagesse digne d’être tenue pour l’incognito du 
pardon dans le tragique de l’action. La recherche patiente du compromis en serait la menue 
monnaie, mais aussi l’accueil du dissensus dans l’éthique de la discussion. Faut-il aller 
jusqu’à dire « oublier la dette », cette figure de la perte ? Oui, sans doute, dans la mesure où 
la dette confine à la faute et enferme dans la répétition. Non, pour autant qu’elle signifie 
reconnaissance d’héritage. Un subtil travail de déliement et de liement est à poursuivre au 
cœur même de la dette : d’un côté déliement de la faute, de l’autre liement d’un débiteur à 
jamais insolvable. […] 

N’y aurait-il pas dès lors une forme suprême d’oubli, en tant que disposition et manière 
d’être au monde, qui serait l’insouciance, ou pour mieux dire l’in-souci ? Des soucis, du 
souci, on ne parlerait plus, comme à la fin, dit-on, d’une psychanalyse que Freud qualifierait 
de « terminable »… Mais, sous peine de retomber dans les pièges de l’amnistie-amnésie, 
cet ars oblivionis ne saurait constituer un règne distinct de la mémoire, par complaisance à 
l’usure du temps. Il ne peut que se ranger sous l’optatif de la mémoire heureuse. Il mettrait 
seulement une note gracieuse sur le travail de mémoire et le travail de deuil. Car il ne serait 
plus du tout travail. 

Comment ne pas évoquer – en écho à l’apostrophe d’André Breton sur la joie du souvenir et 
en contrepoint à l’évocation par Walter Benjamin de l’ange de l’histoire aux ailes repliées – 
l’éloge par Kierkegaard de l’oubli comme libération du souci ? 

Question 11 : L'amnistie est-elle une forme de mensonge nécessaire ? 

Question 12 : Peut-on pardonner sans oublier ? 


