Atelier : Gagner la guerre perdre la Paix
Par Amélie Louvet

Saint Augustin (354-430)

Théologien et philosophe, il écrit La Cité de Dieu dans un contexte de crise de l'Empire
romain. Son ceuvre explore la tension entre l'aspiration universelle a la paix, inscrite dans la
nature sociale de 'homme, et la misére inévitable des guerres, méme lorsqu'elles sont
menées pour la justice. Il est l'un des premiers a souligner que le véritable but de toute
guerre est de parvenir a une paix plus stable.

La Cité de Dieu, XIX, texte établi par Raulx, L. Guérin & Cie, 1869 (CEuvres complétes de
Saint Augustin, tome XIII, p. 424-448)."

CHAPITRE VIl : DE LA DIVERSITE DES LANGUES QUI ROMPT LA SOCIETE DES HOMMES, ET
DE LA MISERE DES GUERRES, MEME LES PLUS JUSTES.

[...] Mais, dira-t-on, voici qu’une Cité faite pour ’empire, en imposant sa loi aux nations
vaincues, leur a aussi donné sa langue, de sorte que les interpretes, loin de manquer, sont
en grande abondance. Cela est vrai ; mais combien de guerres gigantesques, de carnage et
de sang humain a-t-il fallu pour en venir la ? Et encore, ne sommes-nous pas au bout de nos
maux. Sans parler des ennemis extérieurs qui n’'ont jamais manqué a 'empire romain et qui
chaque jour le menacent encore, la vaste étendue de son territoire n’a-t-elle pas produit
ces guerres mille fois plus dangereuses, guerres civiles, guerres sociales, fléaux du genre
humain, dont la crainte seule est un grand mal ? Que si j’entreprenais de peindre ces
horribles calamités avec les couleurs qu’un tel sujet pourrait recevoir, mais que mon
insuffisance ne saurait lui donner, quand verrait-on la fin de ce discours ? Mais, dira-t-on, le
sage n’entreprendra que des guerres justes. Eh ! n’est-ce pas cette nécessité méme de
prendre les armes pour la justice qui doit combler le sage d’affliction, si du moinsiil se
souvient qu’il est homme ? Car enfin, il ne peut faire une guerre juste-que pour punir
Uinjustice de ses adversaires, et cette injustice des hommes, méme sans le cortege de la
guerre, voila ce qu’un homme ne peut pas ne pas déplorer. Certes, quiconque considérera
des maux si grands et si cruels tombera d’accord qu’ily a la une étrange miseére. Et s’il se
rencontre un homme pour subir ces calamités ou seulement pour les envisager sans
douleur, il est d’autant plus misérable de se croire heureux, qu’il ne se croit tel que pour
avoir perdu tout sentiment humain.

CHAPITRE XII : QUE LES AGITATIONS DES HOMMES ET LA GUERRE ELLE-MEME TENDENT A
LA PAIX, TERME NECESSAIRE OU ASPIRENT TOUS LES ETRES.

[...] En effet, ceux mémes qui font la guerre ne la font que pour vaincre, et par conséquent
pour parvenir glorieusement a la paix. Qu’est-ce que la victoire ? c’est la soumission des
rebelles, c’est-a-dire la paix. Les guerres sont donc toujours faites en vue de la paix, méme
par ceux qui prennent plaisir a exercer leur vertu guerriere dans les combats ; d’ou il faut
conclure que le véritable but de la guerre, c’est la paix, ’homme qui fait la guerre cherchant
la paix, et nul ne faisant la paix pour avoir la guerre. [...] Combien donc ’homme est-il porté
plus encore par les lois de sa nature a entrer en société avec les autres hommes et a vivre
en paix avec eux !

' https://fr.wikisource.org/wiki/La_Cit%C3%A9_de_Dieu_(Augustin)/Livre_XIX


https://fr.wikisource.org/wiki/La_Cit%C3%A9_de_Dieu_(Augustin)/Livre_XIX

Atelier : Gagner la guerre perdre la Paix
Par Amélie Louvet

Question 1: La paix est-elle une valeur morale ou une nécessité biologique ?

Question 2 : Peut-on étre heureux dans la victoire ?

Thomas d’Aquin (1225-1274)

Théologien chrétien de l'époque médiévale, il a systématisé la doctrine de la « guerre juste »
dans sa Somme théologique. Il cherche a définir les limites morales de la violence en
s'appuyant sur trois piliers : l'autorité légitime, une cause juste et une intention droite. Pour
lui, la guerre n'est licite que si elle sert de rempart contre l'injustice et vise le bien commun.

Somme théologique, II-lI

QUESTION 40 — LA GUERRE?

ARTICLE 1-Y a-t-il une guerre qui soit licite ?

Conclusion:

Pour gu'une guerre soit juste, trois conditions sont requises : 1° L'autorité du prince, sur
l'ordre de qui on doit faire la guerre. Il n'est pas du ressort d'une personne privée d'engager
une guerre, car elle peut faire valoir son droit au tribunal de son supérieur ; parce qu'aussile
fait de convoquer la multitude, nécessaire pour la guerre, n'appartient pas a une personne
privée. Puisque le soin des affaires publiques a été confié aux princes, c'est a eux qu'il
appartient de veiller au bien public de la cité, du royaume ou de la province soumis a leur
autorité. De méme qu'ils le défendent licitement par le glaive contre les perturbateurs du
dedans quand ils punissent les malfaiteurs, selon cette parole de 'Ap6tre (Rm 13, 4) : " Ce
n'est pas en vain qu'il porte le glaive ; il est ministre de Dieu pour faire justice et chatier celui
qui fait le mal" ; de méme aussi il leur appartient de défendre le bien public par le glaive de
la guerre contre les ennemis du dehors. C'est pour cela qu'il est dit aux princes dans le
Psaume (82, 4) : " Soutenez le pauvre, et délivrez le malheureux de la main des pécheurs ".
et que S. Augustin écrit : " L'ordre naturel, appliqué a la paix des mortels, demande que
l'autorité et le conseil pour engager la guerre appartiennent aux princes. "

2° Une cause juste : il est requis que l'on attaque 'ennemi en raison de quelque faute. C'est
pour cela que S. Augustin écrit : " On a coutume de définir guerres justes celles qui
punissent des injustices quand il y a lieu, par exemple de chéatier un peuple ou une cité quia
négligé de punir un tort commis par les siens, ou de restituer ce qui a été enlevé par
violence. "

3° Une intention droite chez ceux qui font la guerre : on doit se proposer de promouvoir le
bien ou d'éviter le mal. C'est pour cela que S. Augustin écrit : " Chez les vrais adorateurs de
Dieu les guerres mémes sont pacifiques, car elles ne sont pas faites par cupidité ou par
cruauté, mais dans un souci de paix, pour réprimer les méchants et secourir les bons. " En
effet, méme si l'autorité de celui qui déclare la guerre est légitime et sa cause juste, il arrive

2http://docteurangelique.free.fr/livresformatweb/sommes/3sommetheologique2a2ae.htm#_Toc4769
36764


http://docteurangelique.free.fr/livresformatweb/sommes/3sommetheologique2a2ae.htm#_Toc476936764
http://docteurangelique.free.fr/livresformatweb/sommes/3sommetheologique2a2ae.htm#_Toc476936764

Atelier : Gagner la guerre perdre la Paix
Par Amélie Louvet

néanmoins que la guerre soit rendue illicite par le fait d'une intention mauvaise. S. Augustin
écrit en effet : " Le désir de nuire, la cruauté dans la vengeance, la violence et l'inflexibilité
de l'esprit, la sauvagerie dans le combat, la passion de dominer et autres choses
semblables, voila ce qui dans les guerres est jugé coupable par le droit. "

Solutions:

[...]1 2. Ces sortes de préceptes, selon S. Augustin, doivent toujours étre observés a titre de
disposition intérieure, c'est-a-dire qu'on doit toujours étre prét a ne pas résister ou a ne pas
se défendre alors qu'il le faudrait. Mais parfois il faut agir autrement, pour le bien commun,
et méme pour le bien de ceux que l'on combat. C'est pour cela que S. Augustin écrit: "Il
faut agir fortement méme avec ceux qui s'y refusent, afin de les plier par une certaine
dureté bienveillante. [...]

Question 3: L'intention peut-elle rendre une guerre immorale ?

Question 4: La violence peut-elle étre « bienveillante » ?

Hugo Grotius (1583-1645)

Souvent considéré comme ['un des péres du droit international, Grotius a cherché, durant
les Lumiéres, une nouvelle fagon de vivre ensemble a travers le droit naturel. Dans son traité
Le Droit de la guerre et de la paix, il affirme que méme au milieu des armes, certaines lois ne
se taisent jamais car elles sont dictées par la raison humaine et le besoin de sociabilité. Il
pose ainsi les bases juridiques de la légitime défense.

Le Droit de la guerre et de la paix®
Droit naturel - Fondements - Prolégomeénes

VIII. Ce soin de la vie sociale, dont nous n'avons donné qu'une ébauche, et qui est
conforme a l'entendement humain, est la source du droit proprement dit, auquel se
rapportent le devoir de s'abstenir du bien d'autrui, de restituer ce qui, sans nous appartenir,
est en notre possession, ou le profit que nous en avons retiré, l'obligation de remplir ses
promesses, celle de réparer le dommage causé par sa faute, et la distribution des
chatiments mérités entre les hommes. [...]

Droit de guerre - Fondements — Prolégomenes

XXV. On doit d'autant moins admettre, ce que certains individus s'imaginent, que dans la
guerre tous les droits sont suspendus, que la guerre elle-méme ne doit étre entreprise qu'en
vue d'obtenir justice, et que, lorsqu'elle est engagée, elle ne doit &tre conduite que dans les
termes du droit et de la bonne foi. [...]

Livre |, Ill.

3 https://www.philo5.com/Les%20philosophes%20Textes/Grotius_LeDroitNaturel.htm


https://www.philo5.com/Les%20philosophes%20Textes/Grotius_LeDroitNaturel.htm

Atelier : Gagner la guerre perdre la Paix
Par Amélie Louvet

1. Notre thése est prouvée par l'accord unanime de toutes les nations et principalement de
tous les sages. On connait ce passage de Cicéron, ou, traitant du droit d'employer la force
pour défendre savie, il rend témoignage a la nature elle-méme : « C'est, dit-il, une loi qui
n'est point écrite, mais qui est née avec nous ; que nous n'avons ni apprise, ni regue, ni lue,
mais que nous avons tirée, puisée, extraite de la nature méme, a laguelle nous n'avons pas
été formés, mais pour laguelle nous sommes faits, dont nous n'avons pas été instruits,
mais dont nous sommes imbus, que si l'on attente a notre vie soit par trahison, soit par la
force ouverte, que si nous tombons entre les mains ou des brigands, ou des ennemis, tout
moyen de salut est honnéte. » « C'est, dit encore le méme auteur, une loi que la raison a
dictée aux esprits cultivés, que la nécessité a prescrite aux personnes incultes, l'habitude
aux nations, la nature elle-méme aux bétes sauvages, de repousser toujours de leur corps,
de leur téte, de leur vie, et par quelque moyen qui soit en leur pouvoir, toute violence qui les
menace. »

Question 5: Le droit s'arréte-t-il la ou la guerre commence ?

Question 6 : La légitime défense justifie-t-elle tout ?

Emmanuel Kant (1724-1804)

Contrairement a une simple tréve, Kant, philosophie des Lumiéres, congoit la paix comme
un devoir moral et juridique qui doit étre construit activement par des institutions
républicaines et une fédération internationale d'Etats libres.

De la Paix perpétuelle (1795), Traduction par Jules Barni, Auguste Durand, 1853 (p. 289-
338)%.

L'état de paix parmiles hommes vivant les uns a c6té des autres n’est pas un état de nature
(status naturalis), lequel est bien plutét un état de guerre, sinon toujours déclarée, du moins
toujours menacante. Il a donc besoin d’étre établi ; car la cessation des hostilités n’est pas
encore une garantie, et si un voisin n’obtient pas d’un autre cette garantie (ce qui ne peut
avoir lieu que dans un état légal), il peut traiter en ennemi celui de qui il 'a vainement
sollicitée. [...]

Lorsque (comme cela doit nécessairement étre dans une constitution républicaine) la
question de savoir si la guerre aura lieu ou non ne peut étre décidée que par le suffrage des
citoyens, il n’y arien de plus naturel qu’ayant a décréter contre eux-mémes toutes les
calamités de la guerre, ils hésitent beaucoup a s’engager dans un jeu si périlleux (car il
s’agit pour eux de combattre en personne ; de payer de leur propre avoir les frais de la
guerre ; de réparer péniblement les dévastations qu’elle laisse apres elle ; enfin, pour
comble de maux, de contracter une dette nationale, qui rendra amere la paix méme et ne
pourra jamais étre acquittée, parce qu’il y aura toujours de nouvelles guerres). Au lieu que,
dans une constitution ou les sujets ne sont pas citoyens, et qui par conséquent n’est pas

“https://frwikisource.org/wiki/M%C3%A9taphysique_des_m%C5%93urs_(trad._Barni)/Tome_I/PERA
D/De_la_paix#cite_note-p295-9


https://fr.wikisource.org/wiki/M%C3%A9taphysique_des_m%C5%93urs_(trad._Barni)/Tome_I/PERAD/De_la_paix#cite_note-p295-9
https://fr.wikisource.org/wiki/M%C3%A9taphysique_des_m%C5%93urs_(trad._Barni)/Tome_I/PERAD/De_la_paix#cite_note-p295-9

Atelier : Gagner la guerre perdre la Paix
Par Amélie Louvet

républicaine, une déclaration de guerre est la chose la plus aisée du monde, puisque le
souverain, propriétaire et non pas membre de I'Etat, n’a rien & craindre pour sa table, sa
chasse, ses maisons de plaisance, ses fétes de cour, etc., et qu’il peut la décider comme
une sorte de partie de plaisir, pour les raisons les plus frivoles, et en abandonner
indifféremment la justification, exigée par la bienséance, au corps diplomatique, qui sera
toujours prét a la fournir. [...]

ILen est des peuples, en tant qu’Etats, comme des individus : dans l’état de nature (c’est-a-
dire dans l'indépendance de toute loi extérieure), leur seul voisinage est déja une

lésion réciproque ; et, pour garantir sa sUreté, chacun d’eux peut et doit exiger des autres
gu’ils entrent avec lui dans une constitution analogue a la constitution civile, ou les droits
de chacun puissent étre assurés. Ce serait la une fédération de peuples, qui ne formeraient
pas cependant un seul et méme Etat. Ily aurait en effet contradiction dans cette idée ; car,
comme chaque Etat suppose le rapport d’un supérieur (le législateur) a un inférieur (celui
qui obéit, c’est-a-dire le peuple), plusieurs peuples réunis en un Etat ne formeraient plus
qu’un peuple, ce qui est contraire a la supposition (puisque nous avons a considérer ici le
droit des peuples entre eux, en tant qu’ils constituent autant d’Etats différents et ne devant
pas se confondre en un seul et méme Etat).

Si U'on ne peut voir sans un profond mépris les sauvages, dans leur amour d’une
indépendance sans regle, aimer mieux se battre continuellement que se soumettre a une
contrainte légale, constituée par eux-mémes, et préférer ainsi une folle liberté a une liberté
raisonnable, et si 'on regarde cela comme de la barbarie, comme un manque de
civilisation, comme une dégradation brutale de ’humanité ; a combien plus forte raison des
peuples civilisés (dont chacun forme un Etat constitué) ne devraient-ils pas se hater de
sortir d’'une situation si dégradante ? Loin de la, chaque Etat fait justement consister sa
majesté (car il est absurde de parler de la majesté populaire) a ne se soumettre a aucune
contrainte légale extérieure, et le souverain met sa gloire a pouvoir disposer, sans avoir lui-
méme aucun péril a courir, de plusieurs milliers d’hommes qui se laissent sacrifier a une
cause qui ne les concerne pas. Toute la différence qui existe entre les sauvages de
Amérique et ceux de U'Europe, c’est que les premiers ont déja mangé plus d’une horde
ennemie, tandis que les seconds savent tirer un meilleur parti des vaincus, et qu’ils
préférent s’en servir pour augmenter le nombre de leurs sujets, et par conséquent aussi
celui des instruments qu’ils destinent a de plus vastes conquétes.

Quand on songe a la méchanceté de la nature humaine, qui se montre a nu dans les libres
relations des peuples entre eux (tandis que dans U'état civil elle est trés voilée par
U’intervention du gouvernement), ily a lieu de s’étonner que le mot droit n’ait pas encore été
tout a fait banni de la politique de la guerre comme une expression pédantesque, et qu’il ne
se soit pas trouvé d’Etat assez hardi pour professer ouvertement cette doctrine. Car, jusqu’a
présent, on a toujours cité bonnement, pour justifier une déclaration de guerre, Hugo,
Grotius, Puffendorff, Vattel et autres (tristes consolateurs), quoique leur code, rédigé dans
un esprit philosophique ou diplomatique, n’ait ou ne puisse avoir la moindre

force légale (puisque les Etats ne sont pas soumis, comme tels, a une contrainte extérieure
et commune) ; mais il est sans exemple qu’un Etat se soit décidé, par des arguments
appuyés sur des autorités aussi respectables, a se désister de ses prétentions. — Toutefois



Atelier : Gagner la guerre perdre la Paix
Par Amélie Louvet

cet hommage que chaque Etat rend a idée du droit (du moins en paroles) ne laisse pas de
prouver gu’ily a dans ’homme une disposition morale, plus forte encore, quoiqu’elle
sommeille pour un temps, a se rendre maitre un jour du mauvais principe qui est en lui (et
qu’il ne peut nier). Autrement les Etats qui veulent se faire la guerre ne prononceraient
jamais le mot droit, a moins que ce ne fut par ironie, et dans le sens ou l’entendait ce prince
gaulois, en le définissant : « 'lavantage que la nature a donné au plus fort de se faire obéir
par le plus faible. »

Les Etats ne peuvent jamais, pour défendre leur droit, engager un procés, comme on fait
devant un tribunal extérieur, et ils n’ont d’autre recours que la guerre ; mais la guerre et le
succes de la guerre, la victoire, ne décide pas le moins du monde la question de droit ; et, si
par un traité de paix on met fin a la guerre actuelle, on ne met pas fin pour cela a 'état de
guerre (pour lequel on peut toujours trouver quelque nouveau prétexte, que nul n’est fondé
a déclarer injuste, puisque dans cet état chacun est juge en sa propre cause). D’un autre
cOté, il n’en est pas du droit des gens relativement aux Etats comme du droit naturel
relativement aux individus qui vivent sans loi et qu’il oblige « a sortir de cet état » (puisque
les Etats ont déja en eux une constitution juridique, et que par conséquent ils échappent a
toute contrainte de la part de ceux qui voudraient les soumettre, d’apres leurs idées de
droit, a une constitution juridique plus étendue). Cependant la raison, du haut de son tréne
qui est la source supréme de toute législation morale, condamne absolument la guerre
comme voie de droit, et elle fait de l’état de paix un devoir immédiat. Or, comme cet état ne
peut étre fondé et garanti sans un pacte des peuples entre eux, de la résulte la nécessité
d’une alliance d’une espéce particuliére, qu’on pourrait appeler alliance de paix (feedus
pacificum), et qui différerait du traité de paix (pactum pacis), en ce qu’elle terminerait a
jamais toutes les guerres, tandis que celui-ci n’en finit qu’une seule. Cette alliance n’aurait
pas pour but 'acquisition de quelque puissance de la part d’un Etat, mais simplement la
conservation et la garantie de sa liberté et de celle des autres Etats alliés, sans qu’ils
eussent besoin pour cela de se soumettre (comme les hommes dans Uétat de nature) a des
lois publiques et a une contrainte réciproque. [...]

VI. « Nul Etat ne doit se permettre, dans une guerre avec un autre, des hostilités qui
rendraient impossible, au retour de la paix, la confiance réciproque, comme, par exemple,
’emploi d’assassins (percussores), d’empoisonneurs (venefici), la violation d’une
capitulation, Uexcitation a la trahison (perduellio) dans UEtat auquelil fait la guerre, etc. »

[...]

Or je puis bien concevoir un politique moraliste, c’est-a-dire un homme d’Etat n’admettant
d’autres principes politiques que ceux que la morale peut avouer ; mais je ne congois pas
un moraliste politique, qui se forge une morale d’aprés les intéréts de ’lhomme d’Etat.

Le politique moraliste aura pour principe que, s’il se trouve, dans la constitution d’un Etat
ou dans les rapports de cet Etat avec les autres, des fautes que ['on n’a pu éviter, c’est un
devoir, surtout pour les chefs d’Etat, dussent-ils y sacrifier leur intérét personnel, de
chercher les moyens d’y remédier autant que possible, et de se rapprocher du droit naturel
comme du modele idéal que la raison nous met devant les yeux. Comme il serait contraire a
la sagesse politique, laquelle est ici d’accord avec la morale, de rompre les liens de la



Atelier : Gagner la guerre perdre la Paix
Par Amélie Louvet

société civile ou cosmopolitique avant d’avoir une meilleure constitution a substituer
immédiatement a ancienne, il serait tout a fait absurde d’exiger que l'on corrige tout de
suite et violemment cette imperfection ; mais ce que 'on peut exiger des gouvernants, c’est
qu’ils aient toujours devant les yeux la nécessité d’opérer des réformes de ce genre, afin de
se rapprocher continuellement du but (de la meilleure constitution d’apres les lois du droit).
Un Etat peut méme se gouverner républicainement, quoique, d’aprés la constitution
existante, il soit encore sous 'empire du pouvoir despotique d’un maitre"™?®, jusqu’a ce
que le peuple soit insensiblement devenu capable de recevoir Uinfluence de la seule idée
de l'autorité de la loi, et de concourir lui-méme a sa propre législation (ce qui originairement
est fondé sur le droit). Mais, quand méme une révolution, produite par une mauvaise
constitution, aurait arraché par des moyens violents et illégaux une constitution meilleure,
il ne serait plus permis de ramener le peuple a 'ancienne, quoique Uon e(t le droit de punir
la rébellion de tous ceux qui auraient participé a cette révolution par violence ou par ruse.
Quant aux relations extérieures des Etats, on ne saurait exiger d’un Etat qu’il renonce a sa
constitution, fGt-elle d’ailleurs despotique (s’il la regarde comme la meilleure relativement
aux ennemis du dehors), aussi longtemps qu’il court le risque d’étre absorbé par les autres ;
et par conséquent il doit lui étre permis d’ajourner U'exécution de sa réforme jusqu’a une
époque plus favorable.

Que les moralistes despotiques (se trompant dans la pratique) pechent tant qu’on voudra
contre la politique en prenant ou en conseillant certaines mesures avec trop de
précipitation, Uexpérience, en leur faisant voir qu’ils ne sont point d’accord avec la nature,
les raménera peu a peu dans une voie meilleure ; mais les politiques qui accommodent la
morale a leurs desseins, ceux-la, en prétendant justifier des principes contraires au droit
par ce prétexte que la nature humaine est incapable de réaliser l'idée du bien que la raison
lui prescrit, rendent, autant qu’il dépend d’eux, toute amélioration impossible, et éternisent
la violation du droit.

Question 7 : Peut-on fonder une paix stable si la morale est soumise aux intéréts
personnels des dirigeants ?

Question 8 : Un traité de paix peut-il vraiment nous faire sortir définitivement de « l'état
de guerre » ?

Hannah Arendt (1906-1975)

Théoricienne politique du XXe siécle, elle propose une distinction radicale entre le pouvoir
et la violence. Selon elle, le pouvoir nait de l'action concertée et de la légitimité d'un groupe,
tandis que la violence est purement instrumentale et destructrice. Elle montre que si la
violence peut détruire le pouvoir, elle est incapable de le remplacer ou de fonder un
gouvernement stable.

«Sur laviolence », 1971, in Du mensonge a la violence, tr. Fr. Guy Durand, Pocket, 1994, p.
150-157.


https://fr.wikisource.org/wiki/M%C3%A9taphysique_des_m%C5%93urs_(trad._Barni)/Tome_I/PERAD/De_la_paix#cite_note-43

Atelier : Gagner la guerre perdre la Paix
Par Amélie Louvet

Pour reprendre un instant le langage conceptuel, nous dirons que le pouvoir, mais non la
violence, est l'élément essentiel de toute forme de gouvernement. La violence est, par
nature, instrumentale ; comme tous les instruments, elle doit toujours étre dirigée et
justifiée par les fins qu'elle entend servir. Ce qui exige ainsi une justification extérieure ne
saurait représenter le principe constitutif essentiel. Dans les deux sens du terme, la fin de la
guerre est la paix ou la victoire, mais il est impossible de dire ce que devra étre lafin de la
paix. La paix est un absolu, en dépit du fait que les périodes de guerre, au cours de
U'histoire, aient presque toujours dépassé la durée des périodes de paix. Le pouvoir
appartient a la méme catégorie : on peut dire qu'il trouve « en lui-méme sa propre fin ».
(Certes, cela n'empéche pas les gouvernements d'avoir une certaine politique et de se
servir de leur pouvoir en vue d'atteindre les objectifs qu'ils se sont fixés. Mais la structure du
pouvoir lui-méme est antérieure a ces buts et leur survit, de sorte que, loin d'étre un moyen
en vue d'une fin, le pouvoir est en fait la condition méme qui peut permettre a un groupe de
personnes de penser et d'agir en termes de fin et de moyens.) [...]

Le pouvoir peut se passer de toute justification du fait qu'il est inséparable de l'existence
des communautés politiques ; mais ce qui lui est indispensable, c'est la légitimité. Vouloir
faire de ces deux termes des synonymes est une source d'erreurs et de confusions non
moins graves que le fait de confondre, ce qui est courant, le soutien avec l'obéissance.
Aussitdt que plusieurs personnes se rassemblent et agissent de concert, le pouvoir est
manifeste, mais il tire sa légitimité du fait initial du rassemblement plutot que de l'action qui
est susceptible de le suivre. Lorsque la légitimité est contestée, elle cherche a faire appel
au passé, tandis que la justification se réfere a un objectif dont la réalisation se situe dans
le futur. La violence peut étre justifiable, mais elle ne sera jamais légitime. [...]

Le pouvoir et la violence s'opposent par leur nature méme ; lorsque l'un des deux
prédomine de fagon absolue, l'autre est éliminé. La violence se manifeste lorsque le
pouvoir est menacé, mais si on la laisse se développer, elle provoquera finalement la
disparition du pouvoir. ILen résulte que la non-violence ne devrait pas étre considérée
comme le contraire de la violence. Parler d'un pouvoir non-violent est une tautologie."

Question 9 : Un gouvernement peut-il survivre par la seule violence ?

Question 10: Quelle est la différence entre « justifier » et « légitimer » un acte politique
?

Paul Ricoeur (1913-2005)

Philosophe contemporain, il analyse comment une société peut se reconstruire aprés des
traumatismes historiques. Il s'intéresse aux mécanismes de l'amnistie, du deuil et du
pardon. Sa réflexion invite a une « mémoire heureuse » ou le passé n'est pas effacé, mais ou
la faute est déliée pour permettre un futur pacifié.

La Mémoire, 'Histoire, 'Oubli, « Epilogue. Le pardon difficile », Le Seuil, 2014, p.591-656

3. Le pardon et Uoubli



Atelier : Gagner la guerre perdre la Paix
Par Amélie Louvet

On avu sur quelle stratégie de dénégation de la violence fondatrice s’établit alors la paix
civigue. Le décret, accrédité par le serment, commandant de « ne pas rappeler les maux »
ne prétend pas moins qu’occulter la réalité de la stasis, de la guerre intestine, la cité
n’approuvant que la guerre au-dehors. Le corps politique est déclaré en son étre profond
étranger au conflit. La question est alors posée : une politique sensée est-elle possible sans
quelque chose comme une censure de la mémoire ? La prose politiqgue commence ou
cesse la vengeance, sous peine que Uhistoire reste enfermée dans la mortelle alternance
entre la haine éternelle et la mémoire oublieuse. Une société ne peut étre indéfiniment en
colere avec elle-méme. Seule alors la poésie préserve la force du non-oubli réfugié dans
Uaffliction qu’Eschyle déclare « insatiable de maux » (Euménides, v. 976). La poésie sait
encore que le politique repose sur 'oubli du non-oubli, « cet oxymore jamais formulé »,
disait Nicole Loraux (La Cité divisée, p. 161). Le serment ne peut l’évoquer et U'articuler que
sur le mode de la négation de la négation, qui décrete le non-lieu de ce malheur dont
Electre proclame gu’il est lui-mé&me « malheur qui n’oublie pas » (Electre, v. 1246-1247). Tel
est U'enjeu spirituel de lamnistie : faire taire le non-oubli de la mémoire. [...]

Si le pardon a quelque chose a faire dans ces situations d’un tragique croissant, il ne peut
s’agir que d’une sorte de travail non ponctuel portant sur la maniére d’attendre et
d’accueillir des situations typiques : U'inextricable, Uirréconciliable, Uirréparable. Cette
admission tacite a moins a faire avec la mémoire qu’avec le deuil en tant que disposition
durable. Les trois figures ici évoquées sont en effet des figures de la perte ; admettre qu’ily
a a jamais de la perte serait la maxime de sagesse digne d’étre tenue pour Uincognito du
pardon dans le tragique de Uaction. La recherche patiente du compromis en serait la menue
monnaie, mais aussi l'accueil du dissensus dans U'éthique de la discussion. Faut-il aller
jusqu’a dire « oublier la dette », cette figure de la perte ? Oui, sans doute, dans la mesure ou
la dette confine a la faute et enferme dans la répétition. Non, pour autant qu’elle signifie
reconnaissance d’héritage. Un subtil travail de déliement et de liement est a poursuivre au
coeur méme de la dette : d’un coté déliement de la faute, de Uautre liement d’un débiteur a
jamais insolvable. [...]

N’y aurait-il pas dées lors une forme supréme d’oubli, en tant que disposition et maniere
d’étre au monde, qui serait 'insouciance, ou pour mieux dire l’in-souci ? Des soucis, du
souci, on ne parlerait plus, comme a la fin, dit-on, d’une psychanalyse que Freud qualifierait
de «terminable »... Mais, sous peine de retomber dans les pieéges de 'amnistie-amnésie,

cet ars oblivionis ne saurait constituer un regne distinct de la mémoire, par complaisance a
Uusure du temps. Il ne peut que se ranger sous U'optatif de la mémoire heureuse. Il mettrait
seulement une note gracieuse sur le travail de mémoire et le travail de deuil. Car il ne serait
plus du tout travail.

Comment ne pas évoquer — en écho a 'apostrophe d’André Breton sur la joie du souvenir et
en contrepoint a ’'évocation par Walter Benjamin de 'ange de U'histoire aux ailes repliées —
U'éloge par Kierkegaard de l'oubli comme libération du souci ?

Question 11 : L'amnistie est-elle une forme de mensonge nécessaire ?

Question 12 : Peut-on pardonner sans oublier ?



